

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

D 16.8 .S35



# Harvard College Library FROM THE BEQUEST OF JOHN HARVEY TREAT OF LAWRENCE, MASS. CLASS OF 1862

PUPLICATE
HARVARD COLLEGE
LIBRARY

UNIVERS

U. S. GOVERNMENT PROPERTY

UTIGAN LIBRARIES STE

Studien und Darstellungen aus dem Gebiete der Geschichte.

Im Auftrage der Görres-Gesellschaft und in Berbindung mit der Redaktion bes historischen Jahrbuches herausgegeben von

Dr Hermann Grauert, o. ö. Brofeffor an ber Universität Munden.

IV. Band, 2. u. 3. Seft:

Die

geschichtsphilosophische und kirchenpolitische Weltanschauung Ottos von Freising.

Gin Beitrag zur mittelalterlichen Geiftesgeschichte

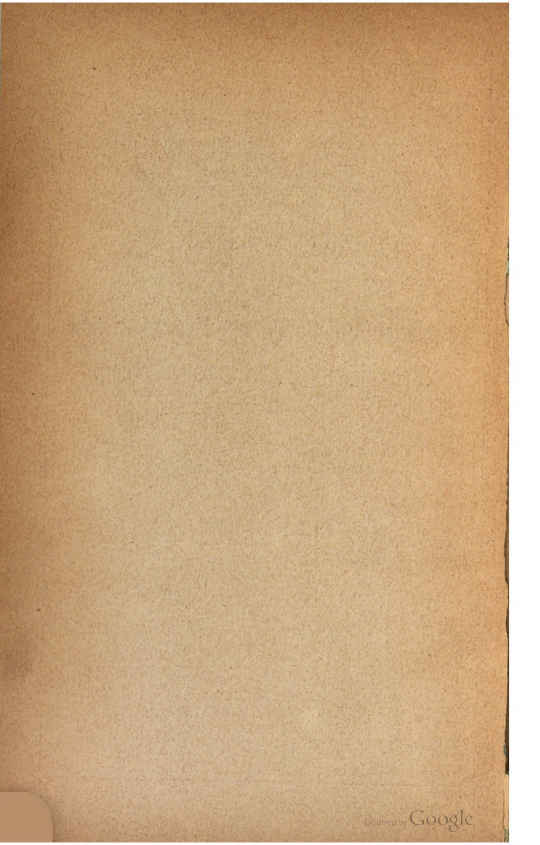
nnn

Dr Joseph Schmidlin.

Freiburg im Breisgan.

herderiche Verlagshandlung.
1906.

Bweignieberlaffungen in Bien, Stragburg, Munchen und St Louis, Mo.



### Studien und Darstellungen

aus dem

## Gebiete der Geschichte.

Im Auftrage der Görres-Gesellschaft und in Perbindung mit der Redaktion des Historischen Jahrbuches

herausgegeben von

Dr hermann Granert,
o. ö. Brofeffor an ber Universität München.

IV. Band, 2. und 3. Beft.

Die geschichtsphilosophische und kirchenpolitische Weltanschanung Ottos von Freising.

Freiburg im Breisgau.

Herberiche Berlagshanblung.

Zweigniederlaffungen in Wien, Strafburg, München und St Louis, Mo.

# geschichtsphilosophische und kirchenpolitische Weltanschauung Ottos von Freising.

Sin Beitrag zur mittelalterlichen Geistesgeschichte

naa

Dr Joseph Schmidlin.

Freiburg im Breisgau.

Herberiche Berlagshanblung.

Zweigniederlassungen in WienzoStrasburg, München und St Louis, Mo.

D 16.8 ,335



DUPLICATE
HARVARD COLLEGE
LIBRARY

Alle Rechte vorbehalten.

C. A. Bagners Universitäts-Buchbruderet, Freiburg i. B.

### Borwort.

Nachdem ich bereits in der Einleitung den allgemeinen Rahmen für die Weltanschauung Ottos von Freising gezeichnet habe, bin ich einer längeren Borrede enthoben. Mein Erwarten geht dahin, daß jedermann aus vorliegender Abhandlung entnehmen wird, welch wichtige Rolle unser Schriftsfteller im Gesamtgebäude der mittelalterlichen Weltanschauung einnimmt, wie vielsach er aber auch bisher mißverstanden worden ist. Dasselbe hat in manschen Stücken auch Hauch in seiner Kirchengeschichte Deutschlands (IV 476 ff) mit großer Schärfe und in kurzen Zügen gezeigt, wenn er auch bezüglich einzelner Punkte von meiner Auffassung abweicht. Da ich meine Arbeit schon fertiggestellt hatte, als ich Hauch Ausschlaufen zu Gesicht bekam, zog ich es vor, die Auseinandersetzung mit denselben einer eigenen Untersuchung im "Historischen Jahrbuch" vorzubehalten. Zum besseren Berständnis des Ganzen weise ich hier noch ausbrücklich auf meine Artikel über Ottos Philosophie, Theologie und Eschatologie hin.

€.

Gebweiler, Beihnachten 1905.

Der Verfaffer.

### Inhaltsübersicht.

| Einleitung.                                                                                                                                                                     | Seite   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Selbständigkeit und Harmonie des ottonischen Spstems auf dem philoso-<br>phischen, theologischen, geschichtsphilosophischen und kirchenpolitischen<br>Gebiet der Weltanschauung | 16      |
| Erfter Abschnitt.                                                                                                                                                               |         |
| Ottos Geschicksphilosophie.                                                                                                                                                     |         |
| Stellung berselben in ber mittelalterlichen hiftoriographie                                                                                                                     | 7—8     |
| Tendenz                                                                                                                                                                         | 9-12    |
| Ihr hiftorische Kritischer Charafter                                                                                                                                            | 12-14   |
|                                                                                                                                                                                 | 14-15   |
| Spezififcher Wert ber ottonischen Geschichtschreibung                                                                                                                           | 15—16   |
| Sie enthält Geschichtsphilosophie, aber auch Geschichtstheologie                                                                                                                | 16-17   |
| A. Die materialen Fattoren ber Gefcichte.                                                                                                                                       |         |
| Ottos Stellung jum Reich ber natürlichen Urfachen, ju Biffenschaft, Philo-                                                                                                      |         |
| sophie, Nationalität und Staatstum                                                                                                                                              | 18-22   |
| Sein zeitlicher und räumlicher Universalismus bei aller Wertschätzung bes                                                                                                       |         |
| Individuums                                                                                                                                                                     | 22 - 25 |
| Seine Ginteilungsprinzipien: Sechs- und Siebenteilung, die vier Weltreiche                                                                                                      | 25-30   |
| Das römische Imperium als pragmatischer Faben                                                                                                                                   | 3033    |
| Ottos Borftellung von seiner Gegenwart                                                                                                                                          | 33—35   |
| B. Gefet und Zwed in ber Gefchichte.                                                                                                                                            |         |
| Der raumliche Richtungsfinn bes ottonischen Geschichtsbilbes                                                                                                                    | 35-36   |
|                                                                                                                                                                                 | 37-41   |
| Ottos "Beffimismus" und beffen Erklärung                                                                                                                                        | 41-44   |
| Entfernterer 3med ber Geschichte Gottes Berherrlichung: bie gottliche Bor-                                                                                                      |         |
| sehung als Grundlage der ottonischen Geschichtsteleologie, im ganzen                                                                                                            |         |
| wie im einzelnen, rächend und segnend                                                                                                                                           | 4450    |
| Näherer 3med ber Geschichte: fittliche Bervollfommnung bes Menschen und                                                                                                         |         |
| beffen Anleitung zur Abtehr von der Welt und Zukehr zu Gott .                                                                                                                   |         |
| Biele ber Gefdichtichreibung, fpeziell von Ottos Chronit und Geften                                                                                                             | 58-60   |

|    |                                                                                                                                        | Seite              |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|    | C. Die zwei Staaten.                                                                                                                   |                    |
| 1. | Begriffsbestimmungen. Der Dualismus zwischen Rirche und Welt- stadt in ber ottonischen Geschichtsphilosophie, seine Eigenart und feine |                    |
|    | Erklärung                                                                                                                              | 6065               |
|    | Ottos Auffaffung von der Bermischung beider Staaten                                                                                    | 65-67              |
|    | Der Weltstaat, verförpert durch Babylon, Altrom und das mittelalterliche                                                               |                    |
|    | Raisertum                                                                                                                              | 67—73              |
|    | Der Gottesftaat, nicht die unfichtbare, sondern die kontret geschichtliche                                                             |                    |
|    | Rirde                                                                                                                                  | 73—78              |
|    | Das Mönchsibeal bei Otto                                                                                                               | 78—80              |
| 2. | hiftorische Entwidlung ber beiben Staaten. Ihre Dreiteilung                                                                            |                    |
|    | und Zweiteilung                                                                                                                        | 80-81              |
|    | Urfprung und Anfänge ber zwei Staaten                                                                                                  | 81—84              |
|    | Der vorchristliche Weltstaat: Ottos Stellungnahme zur altheidnischen Welt,                                                             |                    |
|    | ihrer Mythologie und Philosophie                                                                                                       | 84—91              |
|    | Der vorchriftliche Gottesstaat im Judentum                                                                                             | 91—92              |
|    | Christus als Wlittelpunkt der Geschichte                                                                                               | 92—95              |
|    | Chriftus als Mittelpunkt der Geschichte                                                                                                | 95—99<br>99—100    |
|    | Gegenwart und Zukunft beiber Staaten bis zum bualiftischen Weltende                                                                    |                    |
|    | Bekeumate und Intunt berbet Staaten bis fum puatikischen Westeure                                                                      | 100-104            |
|    |                                                                                                                                        |                    |
|    | 3weiter Abschnitt.                                                                                                                     |                    |
|    | Ottos firgenpolitifge Anfichten.                                                                                                       |                    |
|    | Quellen und Milieu                                                                                                                     | 104107             |
|    | Uttos prattijoje Kirogenpolitif                                                                                                        | 107-109            |
|    | Die innere Konsequenz seiner kirchenpolitischen Theorien und ihre Berteibigung gegen ben Borwurf bes Absolutismus                      |                    |
|    | terotyping gegen ven vorwurt ven kolointismus                                                                                          | 108112             |
|    | A. Gofdichtsphilofophifche Grunblagen.                                                                                                 |                    |
|    | Bertnüpfung mit bem teleologifchen Grundgedanten ber ottonischen Ge-                                                                   |                    |
|    | fcichtsphiloophie, ber gottgewollten Erhöhung bes Gottesftaates und                                                                    |                    |
|    | Erniedrigung bes Weltstaates                                                                                                           | 112-116            |
|    | Ottos Festhalten an der historisch erkannten Notwendigkeit dieser auf Daniel                                                           |                    |
|    | aufgebauten Entwicklung                                                                                                                | 116—122            |
|    | B. Staat nub Kirce in ihrem hiftorifden Berhaltuis.                                                                                    |                    |
|    |                                                                                                                                        | 100 100            |
|    |                                                                                                                                        | 122—126<br>127—129 |
|    | Bon Konftantin bis zum Inveftiturstreit                                                                                                | 129—134            |
|    |                                                                                                                                        | 134—135            |
|    |                                                                                                                                        | 136—139            |
|    | wenter own decount and dueoutly Jegis and Singer                                                                                       | 100-100            |
|    | C. Staat und Rirche in ihrem pringipiellen Berhaltnis.                                                                                 |                    |
| 1. | Regative Beftimmungen. Die beiben bamaligen Extreme und ihre                                                                           |                    |
|    | Argumente nach Ottos Stiggierung                                                                                                       | 139-143            |

|    |                                                                     | Seite   |
|----|---------------------------------------------------------------------|---------|
|    | Die hppergregorianische Reformströmung als Feindin bes weltlichen   |         |
|    | Glanzes ber Rirche: Honorius von Autun, Sugo von St Bittor,         |         |
|    | Robertus Bullus, Bernhard von Clairvaux, Johann von Salisbury       |         |
|    |                                                                     | 143151  |
|    | Ottos hierofratische Gefinnung im Widerspruch ju biefen Muftitern . | 152—155 |
| 2. | Positive Beweise. Beweisführung aus ber göttlichen Oberherrichaft,  |         |
|    | ber Analogie mit Chriftus und ber kirchlichen Autorität             | 155-159 |
|    | Ottos ethische Bebenken und ihre Überwindung                        | 159-161 |
|    |                                                                     | 161-164 |
|    |                                                                     |         |

### Pollständige Titel der häufig zitierten Werke<sup>1</sup>.

Bernheim, Der Charafter Ottos von Freifing und seiner Werke: Mitteilungen bes Instituts für öfterr. Geschichtsf. VI (1885) 1 ff.

Bübinger, Die Entstehung bes 8. Buches Ottos von Freifing. Eine universal-historische Studie: Sitzungsberichte ber Wiener Afademie ber Wissenschaften, Phil.hist. Klasse XCVIII (1881) 325 ff.

— Über Darstellungen ber allgemeinen Geschichte, insbesonbere bes Mittelalters: Shbels Siftor. 3tfcr. VII 117 ff.

Chert, Literaturgeschichte bes Mittelalters I, 2. Aufl.

Eiden v., Geschichte und Syftem ber mittelalterlichen Weltanschauung, 1887.

Eucken, Die Lebensanichauungen ber großen Denker, 1890 4. Aufl. 1902.

Saiffer, Charatteristit des Bischofs und Chronisten Otto von Freising. Programm von Rottweil, 1860.

Gennrich, Die Staats- und Rirchenlehre bes Johann von Salisburg, 1894.

Gierke, Das beutsche Genoffenschaftsrecht III, 1881.

Giefebrecht, Geschichte ber beutschen Raiferzeit IV, 1877.

Grabmann, Die Lehre bes hl. Thomas von Aquin von der Kirche als Gotteswerk. Ihre Stellung im thomistischen Shstem und in der Gesch. der mittelalterl. Theol., 1903.

Grisar, Die Investiturfrage nach ungebruckten Schriften Gerhohs von Reichersberg: 3tfchr. für kathol. Theol. IX (1885) 536 ff.

Grotefend, Der Wert ber Gesta Friderici. Inaug.=Differt., 1870.

Gunblad, Barbaroffalieber (Belbenlieber ber beutschen Raiferzeit III), 1899.

hashagen, Otto von Freifing als Geschichtsphilosoph und Rirchenpolitiker: Leipziger Studien aus bem Gebiet ber Geschichte VI 2, 1900.

Sipler, Die driftliche Geschichtsauffaffung, 1884.

Histoire littéraire de la France XIII 268 ff.

Suber, Otto von Freifing, 1847.

Kampers, Die Ibee von der Ablösung der Weltreiche: Histor. Jahrb. XIX (1898) 423 ff.

Lang, Pfychologische Charafteriftit Ottos von Freifing, 1852.

Lajd, Das Erwachen ber hiftorifden Aritit im Mittelalter, 1887.

Lübede, Der hiftorische Wert bes erften Buches von Ottos von Freifing Gesta Friderici: Inaug.-Differt., Halle 1884, und Stendaler Symnafialprogramm, 1885.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Bäter und die Zeitgenossen Ottos find meist nach Migne (= M.), Otto selbst zunächst nach der großen Ausgabe in den M. G. SS. XX (mit Angabe von Seite und Zeile), dann nach der kleinen Ottav- oder Schulausgabe (= kl. A.) zitiert.

Mirbt, Die Publizistit im Zeitalter Gregors VII., 1894.

Niemann, Die Gefchichtsphilofophie Auguftins, 1895.

Nitich, Geschichte bes beutschen Bolfes II, 1884.

— Staufische Studien: Sybels hiftor. 3tfchr. III 322 ff.

Reintens, Die Geschichtsphilosophie bes hl. Auguftinus, 1866.

Reuter, Gefdichte ber religiöfen Aufflarung im Mittelalter, 1877.

- Augustinische Studien: Ztichr. für Kirchengeschichte IV 1 ff und separat.

Ribbect, Gerhoch von Reichersberg: Forschungen zur beutschen Geschichte XXIV (1884) 1 ff.

Rocholl. Die Philosophie ber Geschichte I, 1878.

Sägmüller, Die Jbee von der Kirche als imperium romanum: Tüb. Theol. Quartalschr. XXX (1898) 50 ff.

Senrich, Die Geschichtsphilosophie Auguftins, 1895.

Sorgenfrey, Bur Charafteriftit bes Otto von Freifing, 1873.

Sturmhöfel, Der Geschichtsinhalt von Gerhochs von Reichersberg I. Buch über bie Erforschung bes Antichrift. Programm, Leipzig 1887 und 1888.

- Gerhoch von Reichersberg, 1888.

Trieber, Die 3dee der vier Weltreiche: Hermes XXVII (1892) 321 ff.

Bait, Borrebe gur Ausgabe ber Gesta (80) I ff.

— Über die Entwicklung ber beutschen Hiftoriographie im Mittelalter: Schmibts 3tfcr. für Geschichtswiffenschaft II 110 ff.

Battenbach, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter II, 6. Aufl., 1894.

Wiebemann, Otto von Fregfingen, 1848.

Wilmans, Borrede zur Ausgabe ber Chronik: M. G. SS. XX 83 und 80 (fl. A.) Iff.

- Über bie Chronik bes Otto von Freifing: Pert' Archiv X 131 ff.

### Ginleitung.

Das zwölfte Jahrhundert, insbesondere der Beginn der ftaufischen Beriode, ift unbestritten eine große Zeit, beren Kenntnis und Burdigung ihrer Bedeutung noch lange nicht entspricht. Nachdem die Wogen des Riefenkampfes zwischen den Trägern der weltlichen und der geistlichen Gewalt verrauscht waren. versentte fich die abendländische Menschheit in eine tiefe Reflexion, aus welcher für fie die fruchtbarften Unregungen und eine hohe Entfaltung der verschiedenften geiftigen Rrafte entspringen sollte. Religion und Politik, Wiffenschaft und Runft, Philosophie und Theologie begannen unter den myftischen Rlängen ber internationalen Rreuzzugsbegeisterung und der monchischen Reform= bewegung zu neuem Leben zu erwachen, sich auf der ganzen Linie zu regen Auf allen Gebieten, in der Braris und in der Theorie, und zu behnen. ftehen große Manner auf, in mehr als einer Sinficht ift es bas Jahrhundert ber Sätularmenichen. In einzelnen Röpfen, wie Gerhoh von Reichers= berg und Wibald von Stablo, Peter von Cluny und Norbert von Xanten, Bernhard von Clairvaux und Suger von St Denis, Johann von Salisbury und Malachias O'Morgair, Abalard und Sugo von St Bittor, von Bapften und Raifern gar nicht zu fprechen, ziehen fich alle Strömungen zu einem bald wunderbar harmonischen, bald draftisch widersprucksvollen, stets mächtig imponierenden Gangen zusammen.

Bischof Otto von Freising steht also nicht allein da, wenn sein Genie in den verschiedensten Sphären sich betätigt, aber wir sinden ihn doch in der vordersten Reihe. Schon sein Leben ist ein ungemein poetisches, inhaltszeiches und wechselvolles, und namentlich eine populär-wissenschaftliche Darsstellung desselben wäre ein überaus lohnendes Unternehmen. Der österzeichische Markgrafensohn und Kaiserenkel, der zu Paris seine Studien machte, 1133 durch eine heftige Gemütserschütterung in der Einsamkeit der Cisterzeienserabtei von Morimond festgehalten wurde und in jungen Jahren schon den Freisinger Bischossstuhl besteigen mußte, von wo ihn am Ende seiner Tage erneute Mönchsgedausen in sein altes Kloster zurücktrieben († 1158 zu Morimond), hat nicht nur Geschichte geschrieben, sondern oft und oft selbst maßgebend in die Gestaltung der historischen, staatlichen und kirchlichen Ber-

Digitized by Google

hältnisse eingegriffen. Da indes Ottos Lebensbild in seinen wesentlichen Zügen bereits bekannt ist und weber besondere Berichtigung noch Erweitezung erfahren kann, wollen wir uns hier durch dasselbe nicht länger von unserem eigentlichen Gegenstand abziehen lassen.

Auch Dichter scheint ber Bischof von Freising gewesen zu sein: unter ben von Alanus ab Insulis gesammelten Sentenzen tragen 38 lateinische Berse seinen Namen. Er war weiter nicht nur Mönch, Bischof und Staats=mann, sondern ebenso intensiv historiker, Philosoph und Kirchenpolitiker zu gleicher Zeit. Auf vier ganz getrennten Gebieten hat er in seinen beiden Geschichtswerken, dem Chronicon und den Gesta Friderici Imperatoris, seine Theorien entwicklt und seinen Anschauungen Ausdruck versliehen, mit einem ganz hervorragenden Geschick der Behandlung und Reichtum des Wissens, an und für sich schon ein sprechender Beweis für die Vielsseitigkeit seines Berstandes. Diese so ausgeprägte Entfaltung seines Geistes auf den verschiedenen Gebieten zwingt auch den über ihn forschenden Historiker dazu, dem Autor auf allen zu folgen: eine um so schwerere Ausgabe, als jedes von ihnen eine eigene, gesonderte Methode verlangt.

Als Geschichtschreiber ift Otto von Freising schon hinreichend untersucht, besprochen und gewürdigt worden, bereits im 18. Jahrhundert sett die überaus zahlreiche Literatur über seine Stellung in der mittelalterlichen Historiographie ein . Weniger oder keine Beachtung hat er bei den Philosophen, Theologen und Juristen gefunden, obschon sie ihm ein nicht viel geringeres Interesse entgegendringen sollten als die Historiker. Zwar haben schon in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts drei aussührliche Monographien auch auf diese wichtigere Seite der ottonischen Schriften, die sie vor allen andern des Mittelalters auszeichnet, ihr Augenmerk gerichtet: das gründliche, wenn auch allzu nüchterne Werk von Huber, die viel leichtere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die biographischen Rotizen sinden sich zusammengetragen in Wilmans Borrede, dann bei Wattenbach, Lang, Wiedemann und Hashagen I 1. Die Quellen sind außer Ottos eigenen Schristen namentlich Rahewins Bericht in den Gesta und die sog. Contin. Claustroneob. prima (M. G. SS. IX 610 f).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bal. Histoire littéraire de la France XIII 269.

<sup>\*</sup> Bgl. Sorgenfren 9. Es liegt uns fern, nach der trocenen Weise Hubers jeden Ausspruch, jede zufällige wissenschaftliche oder äfthetische Bemerkung zu registrieren, ja gleichsam zu inventarisieren; nicht was er etwa über Wallsahrt und Zauberei gedacht, sondern wodurch er seine Bedeutung erlangt hat, verdient unser besonderes Interesse.

<sup>\*</sup> Agl. A. W. Shumacher, Betrachtung über ben Wert ber hiftorischen Schriften bes ehemaligen Bischofs Otto von Frehsingen (Finauer, Bibl. zum Gebrauch bayrischer Geschichte I [1772] 139—168). Hegewisch, historisch-literarische Aufsätze (1801) 222—231.

<sup>5</sup> Bgl. die nicht immer gutreffenden Charafteriftifen biefer Werke bei Lang 1 f.

und oberflächlichere Arbeit von Lang, weniger allerdings die geiftreiche Abshandlung von Wiedemann. Doch erst Bernheim und Hashagen versuchten in der neuesten Zeit eine zusammenfassende Darstellung dieses mehr inneren Wesens unseres Schriftstellers. Ihnen gebührt außerdem das Berdienst, zum erstenmal spstematisch Ottos Quellen nachgegangen zu sein.

Doch eben in diefer Richtung liegt auch unseres Erachtens die Saubt= fcmache ber beiben. Sie ließen fich ju fehr bom Beftreben leiten, alles und jedes icon in Ottos Borgangern ober Zeitgenoffen ju entbeden und badurch feine originelle Arbeit auf ein Minimum ju beschränten. Besonders ber Auffat von Bernheim, beffen positive Ergebniffe ziemlich gering find, hat Ottos Lehren und Anfichten reftlos in ihrem Milieu auflosen wollen, Bunachft in feiner Philosophie und Theologie. Aber auch die fonft so glanzende Untersuchung von Sashagen, der mit großer fritischer Sorgfalt zu Werke geht und vor allem über Ottos Berhaltnis zur zeitgenöffifchen Literatur Die wertvollsten Resultate erzielt, hat hierin des Guten zu viel getan, so amar, daß er felbst gemeinsame Ritate ber Beiligen Schrift als Indigien ber Abhängigkeit Ottos von Sugo dem Biktoriner hat ausbeuten konnen 1. hashagens "Otto von Freifing" hat all feine Ibeale teils Augustinus, teils "bem Frankreich bes beiligen Bernhard" entlehnt; "im Gegensage ju ber weltlicheren und nationaleren Literatur, die jest empormächst", vertritt er einen übermundenen Standpunkt und fein Blid ift "rudwarts gerichtet", während Augustinus vorwärts ichaut 2.

Wir halten es für überstüffig, in berartig peinlicher Analyse die Ausssprücke zweier Schriftsteller zusammenzustellen, um mit Hashagen schließlich oft nur zu konstatieren, daß keine Beziehungen oder nur schwache Anklänge vorhanden sind. Durch ein solches Berfahren ist es gekommen, daß die Individualität des Berfassers nicht genügend beachtet und die so schwierige logische Analyse der ottonischen Aussührungen selbst vernachlässigt worden ist. Darum war auch jett noch die Nachlese so bedeutend, daß ein abermaliges Eingehen in die gleichen und in andere, bisher unbeachtete Probleme sich reichlich lohnte. Schon deshalb glauben wir dies behaupten zu dürfen, weil wir sowohl mit größerem theologischen Interesse als auch mit einer andern subjektiven Aussafsung an unsere Ausgabe herangetreten sein dürften. Denn um erschöpfend und adäquat in das Verständnis eines solchen Bertreters mittelalterlicher Anschauungen einzudringen, muß man, so will es uns scheinen, von wesentlich denselben Anschauungen getragen, ja in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So ift das fettgebruckte "ad tertium coelum raptus" Chron. VIII 30 und Hugo, M. 175, 1029 C, ein gemeinsames Zitat aus Paulus.

<sup>2</sup> Sashagen 99; vgl. ebb. 5 10 f 17.

ihnen aufgewachsen sein, und vorab auf den Mönchbischof von Freising beziehen sich Schneiders schöne Worte: "Diese Autoren sind eben durch und durch von dem Geiste durchdrungen, der heute noch die katholische Kirche durchdringt. Ihre Ausdrücke können nur richtig verstanden werden, wenn man zuerst diesen Geist in sich aufgenommen hat." Dankbar gliedern wir darum doch alles unserer Untersuchung ein, was einen wirklichen Fortschritt in der Ersorschung des mittelalterlichen Geschichtsphilosophen bedeutet; denn unser Zweck ist es, endlich einmal ein abschließendes Urteil zu ermöglichen.

Un Otto wollen wir zeigen, wie auch die hervorragenderen Gelehrten bes Mittelalters modern zu benten und ihre Gigenheit zu mahren verftanden. wie auch fie nicht nur bon ihrer Zeit und Mitwelt, sondern bon ihren individuellen Anlagen abhingen. Otto von Freifing geht nicht in seinem Milieu auf, er ift nicht eine bloße Resultante feiner Umgebung, wie eine allzu tollektiviftische Geschichtsauffaffung zu behaupten versucht ift. Der Bragmatismus in der Denkgeschichte ift nicht fo fehr im Berhaltnis von Ursache und Folge zwischen ben verschiedenen Cpochen und beren Bertretern begründet, als in der inneren Beschaffenheit der menschlichen Anlage, welche ftets ähnliche Fragen und ähnliche Antworten an die Oberfläche treibt: eine Logifche Beiftespermandtichaft, die nicht auf dem Rausalnerus, sondern auf ber Einheit der ontologischen Bahrheit beruht, welche auf den Berftand beftimmend einwirkt. Dazu kommt freilich, daß Geschichte und Theologie, die beiden Pole, um welche Ottos Weltanschauung gravitiert, wefentlich traditionelle Wiffenschaften find. Auch ift feine Selbständigkeit in den einzelnen Teilen fehr verschieden. Um tiefften fteht fie in feiner Philosophie, etwas höher in der Theologie, noch bedeutender ift fie in der Geschichtsphilosophie, und am meisten hat fich seine kirchenpolitische Lehre von den Borbildern wie von den gleichzeitigen Ginfluffen emanzipiert 2.

Eine weitere Folge jener übertriebenen Milieusucht, möchten wir sagen, sind die Gegensäße und Widersprüche, welche man in den Geist unseres Autors hineinverlegt: Gegensäße zwischen Berstand, Willen und Herz, zwischen Praxis und Theorie, zwischen Cistercienser, Kirchenfürst und Reichsfürst, zwischen Chronif und Gesta, zwischen Dialektik und Mystik, Platonismus und Nominalismus, Tritheismus und Sabellianismus, Realismus und Idealismus, Gregorianismus und Imperialismus, hierarchischer, laienfreundelicher und mönchischer Auffassung. Die ottonischen Schriften werden so zum prinzipien= und systemlosen Tummelplaß für alle Schulen und Ansichten, die nur irgendwie auf ihn einwirken konnten, und in seinen Theorien und

2 Bgl. Sashagen 97 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu O. Balger, Beiträge zur Geschichte bes chriftologischen Dogmas im 11. und 12. Jahrhundert: Commers Jahrbuch für Philosophie und spekul. Theologie XIII (1899) 363.

Anschauungen spiegeln sich unaushörlich die grellen Kontraste seiner sozialen Stellung wider. Bernheim speziell, der aus den psychologischen Gesehen und Ottos Lebensumständen so zutressend nachgewiesen hat, daß trot der zeitlichen Distanz und des Umschwungs der Berhältnisse dieselben Gesinnungen und Anschauungen wenigstens Chronik wie Gesta beseelen, glaubte im übrigen auf philosophischem wie theologischem, geschichtstheoretischem wie politischem Boden lauter "Kompromisse" zu entdecken, welche dem Fürst= bischof von den praktischen Bedürsnissen und dem Bunsch, zu vermitteln, aufgenötigt worden sein sollen und halbwegs einen organischen Konnex herstellen wollen. Unsere Absicht ist es, zu zeigen, daß diese trügerischen Brücken un= nötig sind, daß Otto in einem ganz andern Sinne zu den vermittelnden Naturen gehört, daß Harmonie und Sbenmaß ebenso wie durch Ottos Charakter auch durch seine Werke gehen, daß ihnen überall eine so einheitzliche Anschauung, so unumstößliche Grundsähe und so feste Systeme zu Grunde liegen, wie sie nur im Mittelalter denkbar sein konnten.

Und wie sie innerlich in sich harmonisch verbunden sind, so hängen die vier weiten Gebiete, auf welchen sich Ottos Weltanschauung ausprägt, auch gegenseitig bei ihm so eng zusammen, daß das eine ohne das andere nicht genügend begriffen werden kann. Bernheim hat das unzweiselhafte Berdienst, auf diese innigen Zusammenhänge zwischen Ottos Philosophie, Theologie, Geschichtsphilosophie und Kirchenpolitik aufmerksam gemacht und einige Fäden verfolgt zu haben, die sich von der einen zur andern hinüberziehen. Roch mehr mußte uns daran gelegen sein, zu veranschaulichen, wie trotz ihrer Berschiedenartigkeit aus allen vier Teilen seines wissenschaftlichen Arbeitens derselbe Otto zu uns spricht, den Pragmatismus zu verfolgen, welcher die einzelnen Theorien und Auffassungen des Bischofs von Freising als integrale Bausteine zu einem imposanten und einheitlichen Ganzen zusammensfügt. Daher sind wir erst dann an vorliegenden Gegenstand herangeschritten, nachdem uns die ottonische Philosophie und Theologie klar geworden war.

Daburch erhalten wir einen tiefen Einblick in den Aufbau der mittelsalterlichen Welts und Gesamtanschauung überhaupt. Was wir hier zum Spstem verarbeitet finden, das schlummerte als allgemeine Anschauung in der ganzen Zeit und bildete die Grundlage aller ihrer wissenschaftlichen Spsteme. Was aber unsern Autor immer von allen andern Gelehrten des Mittelalters unterscheidet, was ihm stets die eigentümliche Signatur aufprägen wird, ist und bleibt seine Geschichtsphilosophie, die wichtigste und vornehmste Errungenschaft des ottonischen Geistes, welche ihm auch der Nachweis der

<sup>1</sup> Bernheim 35 ff. 2 Bgl. befonbers Bernheim 40 ff 47 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Erftere behandeln wir im "Philosoph. Jahrbuch" ber Görresgefellschaft, letztere im "Katholit", die Eschatologie in der "Zeitschrift f. kath. Theologie" (Junsbruck).

Ühnlichkeit mit Augustinus, dem Erbauer des mittelalterlichen Lehrgebäudes, nicht rauben wird: Otto von Freising ist und bleibt derzenige, welcher allein als echter Thus der mittelalterlichen Geschichtsauffassung gelten kann.

Noch ist die wahre Geschichtsphilosophie im Werden begriffen, noch ist sie dem Menschengeiste erst aufgegeben, noch ist ihre richtige Formel zu sinden. Damit aber dieses Unternehmen Aussicht auf Ersolg habe, muß ihm die historische Borarbeit den Weg bahnen, muß zuerst aufs eingehendste unterssucht werden, wie vergangene Geschlechter dieselben schwierigen Probleme gelöst haben. Das System Augustins, des Begründers der christlichen Geschichtsphilosophie, ist schon zur Genüge bekannt, weniger das des eigentslichen Mittelalters. Es erübrigt, auch dieses in seinem Wortsührer kennen zu lernen, und es wäre schon viel erreicht, wenn es uns gelingen würde, eine möglichst treue Ropie des bedeutendsten mittelalterlichen Kunstwerks auf diesem Gebiete zu entwerfen, wo möglich mit der Technik und den Farben unserer fortgeschrittenen Zeit. Dadurch verspräche auch die Sache selbst ihrer Lösung um ein erhebliches näher gerückt zu werden.

Zum Schlusse erfülle ich noch die angenehme Pflicht, allen zu danken, welche durch Kat oder Tat vorliegende Arbeit unterstützt haben, vorab meinem sehr verehrten Lehrer, Herrn Hofrat Professor Finke zu Freiburg i. Br., dem ich die Anregung zu derselben zuzuschreiben habe, Herrn Prälat Professor Ehrhard und der hohen theologischen Fakultät zu Freiburg i. Br., welche mir auf Grund dieses Werkes die Doktorwürde verliehen hat, Herrn Professor Grauert, meinem hochgeschätzten Gönner, und — last not least — meinem Bruder, Bistumssekretär August Schmidlin, für seine treue Mitarbeit.

### Erfter Abschnitt.

### Ottos Geschichtsphilosophie.

Otto von Freising gilt mit Recht als der "philosophische" Historiker Alls Theolog und Philosoph tritt er auch an den Ge= des Mittelalters. schichtsftoff heran; seine "theologisch=philosophische" Betrachtungsweise ift die hervorragendfte Eigentümlichkeit feiner Geschichtschreibung 1. Sein Sauptwerk ift eine Synthese der Geschichte mit der Philosophie und Theologie, in seiner Geschichtsauffassung vermählen sich die Scholastik und Mystik seiner Beit. Schon seine Philosophie, so unorganisch fie als solche mit der eigent= lichen Geschichte zusammenhängt2, ift nach dieser Richtung hin orientiert: durch seine ganze Begriffsbestimmung des Guten schimmert nachdrucklich die erhebende Zuversicht hindurch, daß auch das Unglud, die geschichtliche Rataftrophe von der Borsehung zum Besten geleitet wird. Das mittelalterliche Lehrspftem, beffen Gegenfate damals teils ber Berfohnung entgegengingen, teils noch ungeschieden ineinander lagen, hat Otto im Leben, in der Sprache der Geschichte dargestellt, ohne daß er dabei je zu Gunften seiner mystischen Anlagen aus seinem scholaftisch = philosophischen Rahmen wirklich heraus= getreten mare 3.

Das neue historische Element bedingt für Ottos Geschichtsphilosophie eine andere Behandlungsweise als für seine Philosophie und Theologie. Wie sich das äußerlich schon darin kennzeichnet, daß jest die Chronik in den Vordergrund tritt, während für die Philosophie und Theologie die Gesta das Hauptmaterial boten, so zeigt sich auch ein Unterschied in den Quellen. Während Ottos philosophischetheologische Lehren mitten im Getriebe seiner Zeit standen, müssen wir viel weiter ausholen, wenn wir nach dem pragmatischen Zusammenhang seiner Geschichtsphilosophie suchen wollen. Wohl beherrschten die augustinische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Huber 199. Wattenbach II 275. Waiß, Schmidts Itan. II 111. L. Giefebrecht, Wendische Geschichten (1843) III 399. Wilmans, Borrebe v.

<sup>2</sup> Bgl. die Einleitung zu meinem Auffat über Ottos Philosophie im Philosoph. Jahrbuch 1905, 156 ff.

<sup>8</sup> Bgl. Lang 15 46 48.

ottonischen Ideen von der Borfehung und der Kirche die gesamte Geschichts= literatur bes Mittelalters 1, mohl ift Otto nur ber Interpret ber biftorifchen Unichauungen, welche unbewußt im gangen Mittelalter geschlummert hatten und auch den Weltchroniken, ja felbst den trodenen Annalen ju Grunde lagen 2; wohl ift seine Chronik ber vollendetfte und folgerichtigfte Ausbrud ber mondisch angehauchten Stimmung feines Milieus3; aber Otto ift boch der erfte feit den letten Tagen des Römerreiches, der die mittelalterliche Geschichtsauffaffung inftematisch ausgebacht und ausgesprochen bat4. Bon allen borhergehenden Werken, so ift mit Recht hervorgehoben worden, untericheibet fich die Chronif Ottos nicht nur durch die "vollständige Beherrschung bes Stoffs", sondern bor allem durch bessen "Berarbeitung nach bestimmten Gesichtspunkten" 5; und nach ihm, so groß auch ber Ginflug ber viel gelesenen Chronik auf die Auffaffung der Geschichte fein mochte 6, schwang fich tein hiftoriter mehr aus bem bald eintretenden Berfall gur philosophischen Bobe Ottos empor und ließ fich fein Philosoph mehr zu seiner konfreten Befdichtsbarftellung herunter7. Daher bildet er infofern ben bohepunkt ber mittelalterlichen hiftoriographie, als er in der Berknüpfung der beiden Beiftesmiffenschaften alle überragt's; bor und nach ihm fallen Philosophie und Geschichte zu ihrem Schaben wieder gang auseinander, und es ift nicht ju fun, wenn Budinger jur Orientierung über Ottos Stellung in ber universalhiftorischen Erkenntnis die Linie zwischen der Chronik des Eusebius bon 329 und den Briefen Bolingbrotes von 1735 gieht.

Um die Quellen der ottonischen Geschichtsphilosophie zu finden, muffen wir auf das driftliche Altertum zurückgreifen, das zuerst eminent geschichtsphilosophische Gedanken in die Kulturwelt eingeführt und auch dem einmalig Geschehenen, der geschichtlichen Beränderung einen bleibenden Wert verliehen

1

<sup>1</sup> Niemann 67. Giefebrecht 395. Sashagen 22.

<sup>2</sup> Bgl. Gundlach III 291. Namentlich berührt fich Otto mit ben alten Chroniften ber merowingischen Zeit (Wattenbach II 276), besonders mit Gregor von Tours.

<sup>\*</sup> Bal. Nitsich II 210.

<sup>\*</sup> Giesebrecht 395. Wait, Schmidts Itschr. II 111. Bubinger 365. Haßen 5 und die bort verzeichnete Literatur. Der französische Cistercienserorden (Haßehagen 69) bietet ebensowenig Analoges als Abälard, Hugo von St Biktor und Gerehoh (44 f).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sorgenfrey 2 und Wattenbach II 274.

<sup>6</sup> Wattenbach II 275 ff.

<sup>7</sup> Giefebrecht, Wenbische Geschichten III 339 f. Bgl. Sashagen 44 f.

<sup>\*</sup> Giesebrecht, Wendische Geschichten III 389. Sipler 43. Nur Thomas intereffiert fich für Möglichkeit, Fortschritt, Ziel usw. ber Geschichte (Sipler 52).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Bübinger 325 f. Beffer wäre allerbings Boffuet am Plate gewesen; Otto, Augustinus und Boffuet waren zugleich Bischöfe und gens de gouvernement (vgl. Boissier, La fin du paganisme 334).

ķ

hatte: vor dem Christentum war ja nie so ernsthaft die Frage nach dem Gefamtfinn der Weltgeschichte aufgetaucht. Schon bom "Bater der Rirchengeschichte", ben er in der Übersetzung des hieronymus tannte, hat Otto mit dem Stoff auch den universalhiftorischen Ideentreis übernommen 1. Er felbft aber führt als Sauptquellen für feine Geschichtsphilosophie jene an der Brenze zweier Zeiten ftebenden patriftischen Geschichtsphilosophen an, Die er im Berein mit dem hieronymianischen Geschichtswerk nennt2, Augustinus und Orofius, welche er ausdrudlich als feine Borbilder binftellt3. In bewußtem Anschluß an Augufting Buch über ben Gottesftaat, das ichon eine Lieblingsletture Karls bes Großen gewesen war4, nimmt er nach fieben= hundertjähriger Lude beffen Faden wieder auf, zu einer Zeit, wo die auguftinischen Gebanten ichon lange Leben und Geftalt angenommen hatten und dem Zenit ihrer Berwirklichung sich näherten. Da lag die Bersuchung nabe, ben gewaltigen Geschichtsftoff, ber sich seit Augustin angehäuft hatte, dem augustinischen System einzufügen und die augustinische Methode auf das neue Material anzuwenden 6.

Am allerwenigsten aber hat Otto in seiner Geschichtsphilosophie seine Borlagen mechanisch benutt. Zweifellos wandelt er auf traditionellen Bahnen und benkt nicht daran, ein System vollkommen zu schaffen 8, aber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bübinger 326. Sorgenfren 10. Wilmans, Archiv X 158. Istbor nur fcwach, Beba spärlich (Wilmans X 160. Hipler 42).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. IV 21: Augustinus librum de civitate Dei scripsit, Orosius historiam suam texuit, Jeronymus ecclesiasticam historiam ab Eusebio scriptam transtulit (207, 24, fl. X. 203).

<sup>\*</sup> Chron. VIII prol.: Augustini, quem imitari proposuimus (278, 16, kl. A. 358). Chron. prol. ad Isengrim: Sequor autem in hoc opere, praeclara, potissimum Augustinum et Orosium, ecclesiarum lumina eorumque de fontibus ea, quae ad rem propositumve pertinent, haurire cogitavi... Quorum vestigia sequendo (119, 5, kl. A. 7). Bgl. Hashagen 25. Die hierauß und auß der ganzen Chronif sich ergebende direkte Benußung Augustinß braucht nicht erst auß der zeitgenössischen Literatur nachgewiesen zu werden, wie Haßhagen 44 f es tut. Die Parallelen der Chronif mit Orosiuß bei Haßhagen 26 A. 6.

<sup>\*</sup> Einhard, De vita Caroli c. 24. Über Augustins Benutung bei anbern Hasen 49 A. 2. Über die zahlreichen Kommentare des Werkes im Mittelalter Grabmann 86 A. 1. Die Literatur über Augustins Geschichtsphilosophie bei Hashagen 46. Neben De civ. Dei fallen die Enarrationen zu den Psalmen und De catechizandis rudidus (Hashagen 45 f) kaum ins Gewicht, da sich ihre Kenntnis bei Otto nicht einmal nachweisen läßt.

<sup>5</sup> Nitich III 210. Wattenbach 274.

<sup>6</sup> Prol. ad Isengrim: Et ea, quae ipsi copiose profuseque dixerunt, compendio stringere, et ea, quae post ipsorum tempora ecclesiae Dei profutura seu contraria a civibus mundi huius acta sunt, exsecutus fuerim (119, 17, ff. X. 8).

<sup>7</sup> Bgl. Sashagen 44 f 69. 8 Ebb. 49.

auf der alten Basis baut er Neues auf, wenn auch mit ähnlichen Steinen. Ganz richtig hat schon Hashagen bemerkt, "daß Ottos Geschichtsphilosophie keine bloße Anleihe aus Augustin war, sondern eine wirkliche Welt= und Geschichtsanschauung". Gerade darum aber kann man mit Bernheim² aus der Benuhung Augustins Schlüsse auf Ottos Charakter und seine "Geistes» verwandtschaft" mit jenem ziehen; schon zur Stellung und Erfassung des gleichen Problems, mit Würdigung des neuen Geschichtsstoffes, bedurfte es derselben, und die ganze große, einzig dastehende Anlage beweist sie. Den praktischen Gebrauch der augustinischen Werke mochten gleichzeitige Samm= lungen dem so ernsthaft nachahmenden Otto erleichtern"; aber zu einer solchen Benuhung, wie die ottonische es war, brauchte es sehr wohl bes sondere Motive.

Des Augustinus und des Orosius Geschichtsphilosophie ist durch die Katastrophe, der sie beiwohnten, den Untergang einer großen Kulturwelt, motiviert. Die Beranlassung zur Civitas Dei bildete das erschütternde Ereignis von 410, die Eroberung Roms durch Marich mit all ihren Schrecken: da mußte es den hellsehenden Geistern klar geworden sein, daß Rom sich zu Ende neigte, daß die Zukunft den Germanen gehörte, und Augustins Absicht war es, Rechenschaft von diesem vermeintlichen Unglück abzulegen und als Quelle desselben die heidnische Berderbtheit, die Selbstsucht des Teufelsstaates hinzustellen 5. Von Augustinus angeregt, suchte Orosius, wie Otto von Freising selbst erzählt, gegen diesenigen, welche die heidnischen Zeiten den christlichen vorzogen, die römische Vergangenheit als eine Kette von Trübsalen für die Menschheit zu erweisen 6.

Auch Ottos Zeiten war ein welterschütterndes Drama vorangegangen, der Riesenkampf zwischen Gregor VII. und Heinrich IV., zwischen der geistzlichen und welklichen Gewalt; die Flut von Schmäh= und Streitschriften, welche dieses Kingen zwischen den zwei Obmächten des Mittelalters hervorzetrieben hat, gibt die ungeheure Erregung der Gemüter wieder, die eine Borstufe war zur allgemeinen, freieren Darstellung in neuem Gewande<sup>7</sup>. Was lag nun näher, als daß ein Mann von der Geistesschärfe und "Doppelzstellung" Ottos, nachdem durch das Wormser Konkordat die Wogen sich

1

7

<sup>1</sup> Bgl. Sashagen 69 (vgl. 98). 2 Bernheim 14.

<sup>3</sup> Wenigstens vermutet Mirbt (Die Stellung Augustins im gregorianischen Kirchenftreite 70) bas Borhandensein solcher Sammelwerke für die Publizistik. Bgl. Hashagen 25.

<sup>4</sup> Gegen Sashagen 48 f. 5 Sipler 27. Seprich 65.

<sup>6</sup> Orosius, Adv. paganos histor. 5, 1 24; 7, 41. Bgl. Ottos Prol. ad Isengrim (112, 7). Darüber Chert V 2338.

<sup>7</sup> Wiebemann 111.

gelegt hatten, ebenfalls unter dem Gefichtswinkel jener beiden Pole des mittelalterlichen Rulturinftems bom Sinn ber bisberigen Entwicklung fich Rechenschaft geben wollte und auf bem Schema Augustins von ben zwei Staaten die gange Weltgeschichte aufrollte? Recht mohl empfand der Geschicht= ichreiber burch diefes moriche Gebäude hindurch, beffen gange Schmäche fich eben erft im Miklingen des zweiten Rreuzzuges manifestiert batte, den icharfen Sauch einer neuen Zeit, welche an berfrühten Rengiffancemenichen wie Abalard begeisterte Organe fand und bald durch einen Berricher wie Barbaroffa mächtig gefördert werden follte; Nominalismus und Realismus, Ariftotelismus und Platonismus, Mpftit und Dialettit, all die Geiftesgegenfate, die damals noch so heftig aufeinanderplatten, gingen wider Willen einer gegenseitigen Unnäherung und Berfohnung ju und vollendeten im Gemut bes Bifchofs den mit Augustin gemeinsamen Gindruck, daß er sich in einer großen Über= gangszeit befand 1. Noch einmal ichien ja bas Imperium Romanum, bas fich in der Form des deutschen Raisertums über die Bolfermanderung binüber= gerettet hatte, unter ber Bucht ber firchlichen Ibee zusammenbrechen zu wollen. Bon der glänzenden Ericheinung der damals mächtig aufftrebenben Rirche übermältigt, fühlt fich ber Chronift gedrängt, ben providentiellen Brogeß zu erklären, durch den diese Kirche zu ihrer gewaltigen außeren Machtentfaltung gekommen ift . Aber fern lag ihm die polemisch=apo= logetische Absicht, welche Augustinus wie Orosius nicht felten zu einer gelinden Bergewaltigung, wenn nicht des hiftorischen Stoffes felbft, fo boch feiner Licht= und Schattenseiten brangte 3. Wenn Otto bei feiner Geschichte einen prattifchen Zwed berfolgte, fo mar es fein aggreffib=polemifcher, fondern nur ein moralisch=läuternder 4.

Dieser mehr theoretische, fast akademische Charakter hat naturgemäß ber ottonischen Geschichtsphilosophie einen bedeutenden Borzug Augustinus gegenüber aufgeprägt: den engern Anschluß an die historische Realität. Nicht wie ein Disputierender, so entwickelt Otto selbst sein Programm, sondern nach der Ordnung einer ruhigen Erzählung will er Geschichte schreiben ; nicht Sentenzen und Moralsäße will er bieten, sondern für apologetische Zwecke verweist er auf seine patristischen Borgänger ; nur insofern will er dem asze-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Sashag'en 3 f, ber allerbings ben tieferen Grund, bie bem Reiche fo un-gunftige kirchenpolitische Ronftellation, nicht beachtet hat. Ahnlich Sashagen 99.

<sup>2</sup> Bgl. die Prol. jum IV. und VII. Buch. 3 Sipler 31.

<sup>4</sup> Bgl. Chron. II prol. und Sashagen 33.

<sup>5</sup> Chron. II prol.: Historiam enim . . . non disputantis more, sed disserentis ordine prosequi intendimus (144, 19, ff. A. 62).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nemo autem a nobis sententias aut moralitates exspectet. . . . Nam a maioribus nostris impugnantibus hanc quae in nobis est fidem, satis responsum esse

tifchen Bedürfnis bes religiofen Lefers genügen, daß ber ftudierende Forfcher eine klare Erkenntnis der Bergangenheit erlange, und daß der "Tenor der Geschichte" nie im Zweiftaatengebanten untergebe 1. Diefes Bestreben geht fo weit, daß er sich zuweilen einer ber vornehmften Aufgaben, wenn nicht bes Hiftoriters, so doch des Geschichtsphilosophen entzieht, indem er sich der ethischen Rritit der Geschichte, des Urteils über den sittlichen und rechtlichen Wert bzw. Unwert ber hiftorischen Sandlungen grundsäglich enthalten will 2. Als vollendeter Schöngeift, mit fouveraner Leichtigkeit, ichwebt bas Universal= genie Augustins über ben hiftorischen Tatsachen, ohne fortlaufend zu erzählen, verliert er fich gar oft in spekulative oder dogmatische Reflexionen; Otto bagegen ichreitet, vorab in ben meifterhaften Prologen, mit inftematischer Beständigkeit dem dronologischen Faden entlang weiter und sucht feine ethischen Schluffe zwanglos an bie Beschichte anzuschmiegen 8. Seine Berbindung von reiner Philosophie und Geschichte mag man unspstematisch nennen; wer aber feine Geschichtsphilosophie "so unspftematisch als möglich" findet4, der hat fie nicht lückenlos erfakt.

Auf keinen Fall läßt sich ber "beste Historiker bes Mittelalters" burch seine Geschichtsauffassung zu einer Fälschung des Gegebenen herbei, und wenn er in seiner Gläubigkeit boch zu weit geht, so ist das der mittelalterlichen Hilfosigkeit in der Geschichtskritik zuzuschreiben: grundsäslich wenigstens verläßt er troß seiner "idealistischen Auffassung" nie die historische Wahrheit zu Gunsten eines aprioristischen Systems. Sein Pragmatismus ist eine immanente Kritik der Tatsachen. Seine Unparteilichkeit schont auch die Vertreter seines Gottesstaates nicht". Ungescheut hat darum sein Editor

arbitror (ebb.). Mit diesem Satze stellt sich Otto noch nicht in "Widerspruch" mit seiner Arbeitsweise (Hashagen 83 A. 6). Wilmans, Archiv X 152: Anerkennenswerter Ansang höherer Historiographie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prol. ad Isengrim: Sic de utraque dicere proposuimus, ut tenorem historiae non omittamus, quatenus et religiosus auditor, quid . . . abhorrendum sit, animadvertat, ac studiosus seu curiosus indagator non confusam rerum praeteritarum seriem inveniat (119, 12, fl. A. 8).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die Absetzung der Päpste durch Otto d. Gr. Chron. IV 23: Quae omnia utrum licite reddere proposuimus (239, 36, kl. A. 276). Allerdings ist Otto praktisch mehr als einmal von diesem Borsat abgewichen, und die allgemeine Tendenz des Buches ist damit nicht ausgedrückt (vgl. Hashagen 83).

<sup>\*</sup> Darum ist schon das Fazit unrichtig, das Bolkmar aus hashagens Untersuchung zieht (Mitteilungen aus der historischen Literatur XXX 412), Otto sei im allgemeinen nicht über Augustin hinausgekommen. \* Hashagen 68. \* Huber 199.

<sup>6</sup> Wie Bernheim 50 und Wilmans (Archiv X 290) andeuten. Wgl. Gundslach III 367.

<sup>7</sup> Bgl. Suber 163 f. Lang 14. Sashagen 82 ff. Den brei Papften von 1046 wirft er ein schändliches Leben vor, fie find invasores (Chron. VI 32); Gregor VI. nennt

die Worte des Uneas Splvius über Otto unterschrieben: Ita tamen historiae legem servavit, ut neque cognatio veritati neque veritas cognationi offenderet 1. Auch ohne "Rompromiß" läßt fich dieses allseitige Berftandnis entgegengesetter Richtungen, Dieses "leidenschaftslose Urteil über Die berichiebenen Beftrebungen ber Beit" erflaren 2. Ottos ganger Charafter, nach seinem Biographen aus Mäßigung, Bescheidenheit, Edelfinn und Berftändigkeit zusammengesett, verbot ibm jede Fälschung und ichuf ibn jum "geborenen Geschichtschreiber" 8. Redliches Streben nach Bahrheit verband feine "magvolle Gelehrtennatur", soweit es im Mittelalter möglich mar, jum Teil felbft über Effehard-Frutolf hinaus, mit dem Bringip ftrenger Rritit. Gewiß hat auch er manche Legenden und Wunder allzu gläubig hingenom= men 5, aber boch nur, weil er fie in feinen Quellen vorfand, und manche Rabeln bat er dafür zerftort oder angezweifelt, die damals niemand beanftandete, mas für das 12. Jahrhundert viel heißen will 6. Mit Effehard= Frutolf, seinen Borläufern, bat er Sorgfalt, Borfict und Geschick in Benukung ber Quellen gemein 7.

Seine philosophische Anlage machte somit Otto nicht zum einseitigen Berächter der geschichtlichen Methode. Hat er diese auch in kein System gebracht, so hat er sie doch vielfach praktisch angewandt. Zu einer Methodologie freilich dieser subjektiv=logischen Seite der modernen Geschichtsphilosophie bietet er nur schwache Ansähe, so wenn er aus einer ethmologischen Deutung des Wortes

er einen Simonisten (ebb.), die Mönche von Limburg pingues monachi (Gesta I 14). Ahnlich Papst Bittor (Chron. III 27; vgl. Haßhagen 82).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aus ber Historia Friderici; vgl. Wilmans, Borrebe xx1 und Archiv X 137. Siehe auch Lang 8. Nur einmal zeigt fich fein Affett in ber Bezeichnung ber Wittels-bacher als Bosewichter (Gunblach III 368).

<sup>2</sup> Gegen Bernheim 48.

<sup>\*</sup> Huber 114 f 116 119 121. Bgl. Lafch, Das Erwachen ber historischen Kritik im Mittelalter (1889) 117 ff. — Das Urteil Bübingers 118 (trübe Befangenheit, Flüchtigkeit und leidenschaftliche Einseitigkeit) ist baher ganz ungerecht.

<sup>4</sup> Gunblach III 282. Huber 92. Sorgenfren 13. Lasch 15. Bgl. Gesta II 26. Chron. II 25 schiebt er den charafteristischen Satz in den Bericht ein: Multa quae tam mirabilia sunt, ut etiam incredibilia videantur, diligens inquisitor rerum inveniat.

b Chron. I 26, V 7, VII 32. Bgl. Suber 125 f. Raft 19 f. Aber auch bafür: Neque digne me quisquam in his ... arguere mendacii poterit (Prol. ad Isengrim 119, 23, fl. A. 8).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bgl. Huber 92 f. Sorgenfrey 14 f. Gunblach III 269. Die klassischeidnischen Mythen rationalisierte er (barüber später); die Sage vom Priesterkönig Johannes leitet er mit fertur, dicitur ein (Chron. VII 33); auch gegen die Silvestersabeln (VI 1), das Marthrium des Thiemo von Salzburg wie die Berbindung von Dionhsius und St Emmeram übt er Kritik (Wattenbach II 275. Huber 93).

<sup>7</sup> Laich 14 29.

Historia den Borzug der Augenzeugenschaft nachweist 1, oder wenn er sich zur Regel macht, für die Ereignisse, die er nicht selbst erlebt, nur aus bewährten Autoren zu schöpfen. Eine tiese geschichtsmethodologische Wahrheit enthält wohl auch der Grundsat, den Otto zur Berteidigung seiner Einsacheit in der Form ausstellt: Sicut nonnunquam erroris somes arguta sit subtilitas, sic semper veritatis amica sancta sit rusticitas. Hierher gehört weiter, daß er die chronologische Darstellung als Borausseyung wohl nicht der Glaubwürdigkeit, aber doch der Ordnung in der Geschichtschung ansieht. Der Hauptvorzug seiner Methode bleibt aber immer, daß er Geschichte als Philosoph geschrieben hat und doch dabei Historiker geblieben ist.

Um so höher wird man diese Realgeschichtsphilosophie des Mönchbischofs werten müssen, wenn man sie mit den geschichtsphilosophischen Anwandlungen seiner Zeitgenossen vergleicht. Sämtlich sind sie bereits vom Mystischen und Ethischen überwuchert. Bom hl. Bernhard gar nicht zu sprechen, hat Gerhoh von Reichersberg überall die sittlichen Attribute der augustinischen Zweisstaaten, Liebe und Selbstsucht, in den Bordergrund gerückt. Sbenso sind die geschichtsphilosophisch so bedeutsamen Schriften des Ruprecht von Deutz († 1135) keineswegs Geschichtswerke, sondern durchaus mystischer Natur: der geheime Faden und das tiefinnere Motiv seiner Weltgeschichte ist das Ringen nach Selbstbetätigung auf den zwei entgegengesetzten Wegen des Gehorsams gegen Gottes Führungen und des Hochmuts der menschlichen Berirrungen; der erste Akt des Dramas ist die Sünde, sein Höhepunkt Christi Leiden, Geduld und Entsagung; die Willensfreiheit ist das treibende Rad der historischen Entwicklung, die Liebe ihr lösendes Wort und ihr Wesen das Opfer, ethisch fortgesetzt durch den Kultus der Kirches. "Über die große

¹ Gesta II 41 (26) (bei Gelegenheit bes Römerzugs, ben er nicht felbst gesehen): Historia ab hysteron, quod in Graeco videre sonat, appellari consuevit. Tanto enim quisque ea quae vidit et audivit, plenius edicere poterit, quanto nullius gratia egens, hac illacque ad inquisitionem veritatis non circumfertur dubie anxius et anxie dubius. Durum siquidem est scriptoris animum tamquam proprii extorrem examinis ad alienum pendere arbitrium (419, 44, \$1. \$1. \$1. \$1. \$1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prol. ad Isengrim: Cum nil usque ad recentem memoriam, praeter illa, quae in probatorum virorum scriptis reperi, pauca de multis posuerim (119, 25, ff. M. 8). 29 Prol. ad Isengrim (119, 27, ff. M. 8).

<sup>4</sup> Chron. I 3: quod tunc redacta fuerint (133, 8, fl. 21. 37).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Bach II 527 A. 141. Bgl. feinen Liber de ordine donorum Spiritus Sancti: Quia invictae *virtutis* auctor et insuperabilis imperii rex ac semper magnificus triumphator obtinuit semper victoriam contra omnem potestatem *veritati* adversariam (Cod. Reichersp. n. 8 f 116 bei Bach II 259 A. 55).

Besonders De operibus Spiritus Sancti 1. II, c. 2. Bgl. Bach II 260 ff. Die fieben Weltalter werben in Parallele gesetzt mit den fieben Gaben bes Heiligen Geistes (Bach II 259). Über ihn Rocholl, Rupert von Deutz, Güterssoh 1886.

Stadt Jerusalem" handelt auch das vierte Buch bes bem Sugo von St Bittor zugeschriebenen Traftates De claustro animae: doch schon der Titel besielben laft erkennen, daß es in erster Linie den Zweden der Erbauung Dienen will: voll muftischer Schwärmerei bleibt ber Blid in die Betrachtung bes Berufalem ber driftlichen Seele und bes Berufalem ber himmlifchen Glorie versenkt; die Mauern, die Tore, die Stragen, die Steine, die Säulen, welche feine Bewunderung erregen, gehören biefen beiden geiftigen Reichen an, die Berteidiger und die Angreifer der Stadt find die im sittlichen Kampfe ringenden Seelen 1. In Dieselbe Schriftgattung geboren Die Abhandlungen "über die pilgernde Stadt Gottes", welche ben Rarbinal Beinrich, einen Ordensgenoffen Ottos von Freifing und frühern Abt von Clairvaur († 1189), jum Berfaffer befiken und ficher taum dem Ginflug unferer Chronit haben widerstehen können2: so sehr es sich lohnen wurde, die Anknubfungsbunkte an dieselbe zu berfolgen, Geschichte ober auch nur theoretische Geschichts= philosophie enthalten diese muftischen Traftate nicht, welche ben Gottesftaat im übernaturlichen Innenleben ber "Burger Chrifti" fuchen und über ben Tugendbau, die Mutter Gottes, den Berluft Berusalems, liturgische Gebete und firchliche Jahreszeiten, nebenbei auch über den Stuhl Betri, den Borrang des Klerus und die Ordnungen der Pralaten fich berbreiten3.

Unzweifelhaft ist allerdings, wie bei Augustinus, so auch bei dem Gesschichtsphilosophen des 12. Jahrhunderts die Hauptsache die philosophische Konsequenz4; aber nicht im fleißigen Sammeln des historischen Materials, sondern in der Geschichtsphilosophie liegt eben auch der Schwerpunkt der geschichtlichen Arbeit Ottos von Freising; in der Freiheit vom engen Kleben am äußeren Material zeigt sich der Fortschritt seiner Chroniks. Schon Frutolf dzw. Ekkehard von Aura hatten ihm ja, relativ kritisch genug, den Rohstoff zusammengetragen, welchen der größere Nachfolger nicht nur trocken mit dem Verstande, sondern mit dem Gemüte ergreifts, welchen er nicht nur kritisch vergleichen, sondern nach seinem lebendigen Gehalt und Wert,

Bei M. 176, 1151 ff, wo Hugo be Folieto als Berfaffer vermutet wirb.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. die Motivierung in der Praefatio an die Mönche von Clairvaux: diu ergo multumque in omnibus quaerendo requiem fatigatus ipsisque vexationibus eruditus (M. 204, 252 C) mit den Anfangsworten des Brologs Ottos an Jiengrim.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Im ganzen 18 Traktate bei M. 204, 254 ff. Tissier, Biblioth. Patr. Cisterc. III 1. Gine fpätere geschichtsphilosophische Abhandlung über bie Kirche bei Grabmann 86 A. 1.

<sup>4</sup> Wattenbach II 275.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bübinger VII 118; (1881) 326. Wait, Schmibts 3tichr. II 111. Giefebrecht, Wenbifche Geschichten III 340. Wiebemann 111.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Daher werben auch Ton und Darstellung ganz vom Inhalt ergriffen und nehmen bessen Farbe an (vgl. volvimur cum volvente: Chron. II 25).

nach Zusammenhang und Fortschritt spekulativ ersaffen will. Sein Blid haftet nicht an der Oberfläche und Außenseite, an den bloß sekundären, greifbaren Ursachen, sondern versenkt sich in die Tiefen und letzten Triebsedern der Geschichte, sein inneres Auge ist ihr aufgeschlossen. Diese teleologische Betrachtung ist es, was ihn auch befähigt, selbst die historischen Lüden durch ein geistiges Band zu überbrücken und die niedrigste Materie emporzuheben, wie ihm sein Resse Barbarossa so schweichelnd schrieb, ohne daß er sich allerdings seine Chronik innerlich angeeignet hatte Lottos Ziel sind nicht so sehr die Tatsachen als die sie gestaltenden Ideen, denen die Tatsachen als Belege dienen sollen . "Dieser fürstliche Autor ist eben der erste gewesen, der die Erscheinungen der Universalhistorie, soweit sie seiner Forsichung erkennbar waren, in freier Gestaltung wiedergegeben und zugleich in die ewigen Ordnungen einzufügen gesucht hat."

Wenn baber bie Geschichtsphilosophie objektiv im Sinn bes menschlichen Entwidlungsprozesses, in seinem vernünftigen Inhalt und Blane?, subjektib im Gindringen in diese Geschichtsbernunft, in die Quellen und Anotenbuntte bes Geschichtsftromes besteht 8, bann enthält Ottos Chronit mit ihrer hiftorischen Teleologie und Brovidenglehre ebensogut wie Augusting Gottesftaat eine wirkliche, vollendete Geschichtsphilosophie, die insofern nicht einseitig genannt werden fann, als fie die Geschichte "in ihrer hochften Botenzierung" richtig fagt 10: getragen bon dem Gottesftaat der driftlichen Rirche, wie es Rocholl ähnlich auch heute wunicht 11. Die eigenartige Behandlung bes Woher, bes Wie und bes Wohin in ber Menschheitsgeschichte, bie Behandlung von Borsehung, Aufbau und 3med in ber Beltgeschichte wird dem geschichtsphilosophischen Suftem, welches Otto, hierin verschieden bon Gerhoh, auch "gegenüber ben eindringlich ju ihm redenden hiftorischen Tatsachen zu behaupten" wußte, einen bleibenden Wert verleiben 12. so großartig und imponierend das ottonische Geschichtsbild durch diese Auffassung auch wird 18, theologisch bleibt fie doch 14, und eine allseitige Geschichts= philosophie ift fie darum nicht, weil die weltlich=fekundaren Momente

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wait, Schmidts 3tichr. II 111. Wiedemann 111. Gaiffer 28. Sashagen 5. Bilbhaut, Sandbuch ber Quellenkunde I 289 293 296.

<sup>4</sup> In seiner Antwort an Otto: Tuum tamen quia praeclarum ingenium humilia extollere et de parva materia multa scribere novimus (347, 34). Bgl. am Schluß: Haec pauca paucis comprehensa illustri ingenio tuo dilatanda et multiplicanda porrigimus (349, 13).

Wilmans, Archiv X 133.
 Bübinger (1881) 365.
 Niemann 5.
 Lang 15.
 Niemann 65.

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Niemann 5.
 <sup>8</sup> Lang 15.
 <sup>9</sup> Niemann 65.
 <sup>10</sup> Lang 20.
 <sup>11</sup> Rochoff 390.

<sup>13</sup> Bgl. Hashagen 97. 18 Seprich 32. 14 Sipler 22.

zwar nicht übergangen, aber doch zu sehr in den Hintergrund gedrängt werden. Das Mystische in ihm schwebt auch bei seiner Geschichtschreibung etwas zu hoch über den irdischen Sphären, die Sonne der ewigen Civitas übt einen allzu magnetischen Reiz auf den oft ekstatischen Blid des Historiters aus. Seine geschichtsphilosophische Fragestellung ist nur eine partielle, weil ihn, den mittelalterlichen Chronisten, viel weniger die kausalen Gesetze als der Zwed der Geschichte interessiert. Und auch die Antwort ist eine bloß partielle, weil das Verhältnis zu Gott in der teleologischen wie kausalen Ordnung vor Ottos vergeistigtem Auge alle andern verdrängt, weil Ziel und Richtung der Vergangenheit ganz von dem Seelischen der Menschheit, der christlichen Kirche absorbiert werden. Die Überzeugung, mit welcher unser Historiter sich für diese alten Ideale in die Schanzen schlägt, steht im Gegensatz "zu der weltlicheren und nationaleren Literatur", die eben damals emporwuchs. So verdient das, was wir jetzt behandeln werden, sast ebensoegut den Namen Geschichtstheologie als den einer Geschichtsphilosophie.

Mehr aber können wir bom 12. Jahrhundert nicht verlangen. Die Geschichtsphilosophie ift als Wissenschaft erft in diesen Tagen erstanden, und auch heute ift fie ja immer noch mehr ein unsicheres Fragen benn ein wiffen= ichaftliches Spftem. Den Grundton hat Otto von Freising doch richtig getroffen. Er hat in feiner Chronif, wie Friedrich Barbaroffa an ihr ruhmt, auch die verworrenen Geschichtsereigniffe in finnvolle "Ronfonang" gebracht 2. Daß feine Beidichtsphilosophie menigstens aft betifc und ethifch an Sarmonie und Erhabenheit nichts vermiffen lagt und viele andere überragt, ift unbestreitbar, und auch logisch fehlt es ihr, abgesehen von einzelnen Bugen der Zweiftaatenlehre, nicht an der vollkommensten immanenten Ronfequeng 8. Wer also mit ber driftlichen Offenbarung ober auch nur mit Rants prattifcher Bernunft glauben tann, daß in der tranfzendenten Welt bie Gegenfate amiiden den Reichen des Bahren. Guten und Schonen berföhnt find, daß in den jenseits der hiftorischen Wirklichkeit thronenden übergreifenden Beziehungen das Intellektuelle, Moralische und Ufthetische ineinanderliegen, der wird der Geschichtsphilosophie Ottos von Freifing in ihren Grundzügen auch die Bahrheit nicht absprechen konnen. Allerdings, nur wer von benfelben Unichauungen wie er getragen ift , wird fein für

<sup>1</sup> Sashagen 99.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epist. Frider. ad Ottonem zu ben Gesta: Chronica quae tua sapientia digessit vel desuetudine inumbrata in luculentam erexit consonantiam (347, 28).

<sup>3</sup> Nicht bloß "ber unermübliche hinweis auf die vanitas mundi", die "Hervorkehrung des aszetischen Gedankens" gibt seiner Geschichtsphilosophie, die angeblich "sonst so unspstematisch als möglich durchgeführt ist", ein einheitliches Gepräge (Hashagen 68).

<sup>4</sup> Wie Augustin und Boffuet (Boissier, La fin du paganisme I 336).

Gläubige entworfenes Geschichtsgemälbe vollständig zu verstehen im stande sein: im hintergrund den noch trübe schimmernden Gottesstaat des Alten Bundes, im Bordergrund die in goldenem Kleide strahlende Braut Christi, schon verskart vom Lichtschimmer der in den Wolfen thronenden ewigen Stadt.

Noch viel weniger als Augustin steht somit Otto "auf dem Boden von Kompromissen", die aus Kontrasten hervorgegangen sind 1. Sthisches und Hierarchisches kommen zur Geltung, aber ohne Kampf und Widerspruch, in der schönsten Einheit von Moral und Religion.

## A

## Die materialen Fattoren der Geschichte.

Wenn als formales Element der Geschichtsphilosophie des Bischofs von Freifing Gefetz und Zwed angesehen wird, dann laffen davon als materiales Moment die kaufalen Faktoren abstrahieren, welche das Rohmaterial feiner teleologischen Anschauung bereits philosophisch bearbeitet barbieten, in etwa allerdings icon unter ber teleologisch gebotenen Bon diesem mehr ftofflichen Gesichtspuntt aus ift der geschichts= philosophische Ertrag von Ottos Werten allerdings ein ziemlich geringer. Wir haben oben feine durch die historiographischen Vorarbeiter bedingte Stellung jum Geschichtsftoff bereits angebeutet: er ichatte bie hiftorifche Wirklichkeit, hatte aber für die Gesetze des realen Geschenen nur ein befdranktes Berftandnis, hierin nur ein etwas befferer Sohn des der Wirklichfeit allzusehr entruckten Mittelalters. Dem gangen Mittelalter berhullte bas ausschließlich religiöse Bringip vielfach den urfachlichen binter dem end= zwedlichen Zusammenhang, und die Stärke des moftischen Empfindens verbrangte gar oft die irdischen Beziehungen2. Auch in vermittelnden Philosophen treuzte sich seit den Tagen Augustins die "mpftisch-idealistische Richtung" nur allgu oft und allgu nachdrudlich mit ber theoretisch=naturlichen, ber Realismus mit dem Nominalismus 3.

Diesen Zug hatte das Mittelalter schon mit Augustin gemein, für welchen das natürliche Leben vor dem religiösen Faktor fast ganz verschwand. Wie Augustin<sup>5</sup> bemaß auch der Cistercienser von Morimond die Richtung der Geschichte nach dem religiösen Fortschritt. Gott ist ihm die erste Voraussezung der Geschichte, der göttliche Wille ihr oberster Leitstern<sup>6</sup>; uneergründlich in seinen Ratschlüssen, unverantwortlich in seinen Entscheidungen,

<sup>1</sup> Wie Bernheim 43 48 behauptet und hashagen 69 beftätigt.

<sup>2</sup> Das geben wir v. Eiden (647) gern zu.

<sup>3</sup> Bgl. Bernheim 14. 4 Seprich 21 33. 5 Cbb. 44 f.

<sup>6</sup> Ebb. 9 14.

verhängt berfelbe bier aus Gerechtigkeit die Ungnade, bort aus Liebe die Enade 1. Doch mit Frutolf-Effehard würdigt Otto baneben noch ben inneren Raufalnegus, den sachlichen Zusammenhang, die urfächliche Berkettung ber Begebenheiten und ftellt pragmatifc bar2: Die Untericeibung amifchen dem biftorischen Gottesftaat und dem finalen gieht fich ja durch die gange Chronit's. 3m Mittelalter ift seine Chronit "ber erfte und, man fann fagen, befriedigende Bersuch pragmatischer Beltgeschichte" 4. Darum auch die meisterhaften Rud- und Überblide. Schon Augustin geht nicht fo weit, als ihm vorgeworfen wird. Für ihn wie für Otto wird die Weltgeschichte im Grunde aus der Wechselwirfung zwischen der ewigen Borsehung, der not= wendigen Natur und dem freien, tontingenten Billen des Menichene ausammengeflochten. Gewiß fteht diese augustinisch=ottonische, tranfzendentale Unichauung ber einseitig humgniftischen Richtung eines Rouffeau und Berber ftets diametral entgegen ; aber es ift verkehrt, ihr den geschichtsphilosophischen Charafter beshalb abzusprechen, weil sie zum Teil auf Offenbarung und religiöser Betrachtung beruht 8.

Otto von Freising wird übrigens den natürlichen Faktoren immer noch gerechter als Augustinus, dem Individualität und Familie, Nationalität und Staat, Wissenschaft und Kunst gegenüber dem Gottesstaat fast als gleichgültig erschienen. Daß viele Gebiete, besonders der inneren Ge-

¹ Prol. III: Non enim si homines permittit facere, quod ipsi tamen facere volunt, ab eis est iuste arguendus, sicut econtra ab eis quibus gratuitam gratiam offerens, a talibus quae contra salutem suam facere volunt arcendo et prohibendo, ne quae proponunt perficiant, plurimum est laudandus ac diligendus. Nec iniuste facere dici potest, si gratiam ex iustitia non largitur, sicut misericorditer tantum facere credendus est, cum eam gratuite quibus vult impertit (170, 3, fl. A. 119). Si quis vero contentiosus est, audiat in potestate figuli esse, aliud vas in honorem, aliud facere in contumeliam. Audiat in potestate iudicis esse, quem velit humiliare, et . . . quem velit exaltare (171, 4, fl. A. 122).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Huber 188. Bübinger VII 119. Gaiffer 18. Lang 15. Hashagen spricht Otto ohne Grund die "taufale Methobe" ab (70).

<sup>8</sup> Bgl. unten III C.

<sup>4</sup> Bilbhaut, Handbuch ber Quellenkunde I 296. 5 Ebb. I 293.

<sup>6</sup> Dieselbe wird im einzelnen von der augustinischen Grundanschauung nicht ausgeschloffen (Riemann 75), wenn auch der Gesamtverlauf der Geschichte ihrer Willfür entzogen ift.

<sup>7</sup> Niemann 72.

<sup>8</sup> Bgl. Niemann 74 f. Wenn man natürlich mit Niemann glaubt, jede Wiffenschaft beruhe auf natürlichen Prinzipien und jede theologische Betrachtung ausschließlich auf Offenbarung, fo kann man ber chriftlichen Geschichtsphilosophie niemals gerecht werden.

<sup>9</sup> Sehrich 22. Bgl. über bas naturale bonum vor Chriftus Prol. III (170, kl. A. 120). Man kann also boch "behaupten, baß Otto in biesem Punkte über seinen großen Borganger hinausgekommen ist" (Hashagen 49).

schichte, in Ottos Geschichtsbild unleugbar nicht die gebührende Beachtung finden 1, kann einem Autor des 12. Jahrhunderts nicht zum Vorwurf gemacht werden, da ja noch selbst dis ins 19. Jahrhundert hinein die politische Methode unbestritten ihre Herrschaft aufrecht erhalten hat. Neben, ja vor die religio stellt indes auch Otto, wo er die Geschichte unter möglichst weiten Gesichtspunkten faßt und die Entwicklung vom Orient nach dem Okzident wandern läßt, die Weisheit oder Wissenschaft, und die politische Macht, zwei rein natürliche Kräfte 2.

Die Aufmerksamkeit, mit der er den Zustand der Wissenschaft in Ägypten und Chaldäa und ihre Wanderung von Babylonien über Ägypten, Griechenland und Rom nach Gallien und Spanien verfolgt , zeigt wenigstens, welch ehrenvollen Plat er dem menschlichen Wissen im Entwicklungsstrome einräumt; so naiv die faktische Borstellung von diesem Werdegang der Wissenschaft ist, das prinzipielle Bestreben, ein Bild von der intellektuellen Entwicklung der Menschheit zu entwersen, ist geschichtsphilosophisch von nicht zu unterschätzender Bedeutung. Auch bei der Lösung des geschichtsphilosophischen Kulturproblems im Sinne der Offenbarung reiht er den sozialen Faktoren Künste und Wissenschaften ebenbürtig an . Borgänger wie Zeitgenossen bewurteilt er nach ihrem wissenschaftlichen Werte . Aus der einsachen Tatsache der unbegrenzten Vermehrbarkeit des Wissenssstoffes und der unversiegbaren Forschungskraft des Geistes erschließt er mit kühnem Sprunge den stetigen Fortschritt der Wissenschaft und die intellektuelle Bildungsfähigkeit bis ins Endlose?.

Am meisten unter allen Wissenschaften beachtet er im historischen Werben die Philosophie: die Geschichte der Philosophie beginnt er schon mit Merkur, Atlas und Maja8; Athen nennt er die Amme der freien Kunfte und der

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Prol. ad Isengrim (118, fl. A. 6 f).

<sup>4</sup> Im Orient (Babylon) sei sie erfunden, von Abraham nach Agypten übertragen, in Griechenland von den Philosophen, in Rom von den Scipionen, Cato, Cicero und den Literaten der Kaiserzeit gepflegt worden und werde jetzt von Männern wie Berengar, Anselm und Mangold vertreten (Prol. V 213 f, kl. A. 218). Ebenso Prol. ad Isengrim (kl. A. 7). Bal. Suber 140.

<sup>5</sup> Chron. I 6: Homines adhuc rudes et agrestes ... non urbes ad societatem ... tenuere. Artium vero disciplinarumque apud eos et philosophiae ne ipsum quidem nomen habebatur (134, 15, fl. A. 40). Bgl. über das naturale bonum ber Böller ihr soziales und Gesetseben (Prol. III, fl. A. 120).

<sup>6</sup> Bgl. 3. B. fein Urteil über ben oberflächlich gebilbeten Rabulf (Gundlach III 283).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Prol. V: Inter prima invenire possumus. Hinc est . . . patere coeperunt (213, 25, fl. M. 217).

<sup>8</sup> Chron. I 16. Bgl. Suber 139.

größten Philosophen 1; den großen Philosophen des Griechentums, Pythagoras, Sokrates, Plato und Aristoteles, widmet er ein langes Kapitel, in dem er ihre Bedeutung bespricht 2; ja selbst die Mönche nennt er wegen ihrer Lebensweisheit die philosophantes 3. Sogar solche Philosophen interessieren den Chronisten, "die mit dem Christentum zunächt nichts zu tun haben"; nicht "apologetische Absicht" konnte da seine Feder führen, sondern lediglich sein Interesse für die Entwicklung der philosophischen Wissenschaft.

Auch die Nationalität und der Staat kommen bei Otto von Freising ju ihrem Rechte. Seine gange Geschichtsgliederung ift auf dem Berftandnis ber politischen Bandlungen und ber organischen Entwicklung ber Bölfer aufgebaut. Am Beispiel Athens bemerkt feine feine Beobachtungsgabe, daß wiffenschaftlicher und politischer Fortichritt verschieden find und nicht immer Sand in Sand geben, daß die geiftige Entwicklung jum praktischen und politischen Leben oft in umgekehrtem Berhaltnis fteben 6. In ber knappen Charafteriftit der drei Sauptsprachen werden die Borguge des jubifden, griechischen und lateinischen Bolkstums prazis gegeneinander abgegrenzt?. Otto fpurt ber sprachlichen und kulturellen Bermandtichaft ber Griechen und Römer's und ber Stellung ber Berfer, Rarthager und Briechen in ber poli= tifchen Entwicklung ebenfo eifrig nach wie bem Urfprung bes Frankenvolkes, allerdings unter haarstraubenden ethnologischen Boraussekungen 10. Gang richtig befiniert er die Deutschen als einen Teil der Franken. als Oftfranken 11. Namentlich tann seinem hiftorischen Blid nicht hoch genug angerechnet werden, daß er "in merkwürdig richtiger universalhiftorischer Erkenntnis" 12 in der Bölkerwanderung nicht bloß ben Zusammenfturz eines Bolkes, sondern den Unfang neuer Staatsgebilde erblicht, daß er mit der Besetzung des Romer= reichs durch die Barbaren wie mit ber nationalen Scheidung der Franken-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. I 17. Applic Augustinus, De civ. Dei XVIII 2 (Riemann 36). Bgl. Chron. II 19: Sapientissimi omnium edocti Athenienses.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. II 8: Post theologos et hos, quos sapientes dixi, philosophi surrexere usw. Bgl. Huber 134. Über Socrates, praecipuus philosophorum . . ., qui tamen nulla monimenta librorum dimisisse invenitur, noch Chron. II 19 (152, 16, 11. A. 80).

<sup>8</sup> Chron. IV 14 (202, 38, fl. A. 192). Bgl. Gaiffer 26. Ahnlich Abalarb in ber theologifch-driftlichen (bei Sashagen 7 A. 4).

<sup>4</sup> Bgl. Sashagen 7. 5 Gaiffer 24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Chron. II 19: Ex quo apparet sapientissimos quoque interdum plus rerum experientiis quam doctorum proficere institutis (152, 13, ff. A. 79 f).

<sup>7</sup> Chron. I 27: unde et tres... propter potentiam et item prudentiam Latina (142, 5, fl. 3.57).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron, II 27 (ff. A. 57).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Prol. II (ff. A. 61), II 13 (ff. A. 73).

<sup>10</sup> Chron. I 25 (ff. 21. 52 f).

<sup>11</sup> Chron. VI 17 (ff. 2f. 268).

<sup>12</sup> Sashagen 40.

reiche durch den Bertrag von Berdun ein neues Buch beginnt 1. Nach Wilmans sieht er sogar die Heranreifung der romanisch-germanischen Stämme zur nationalen Eigentümlichkeit als den Schlußpunkt aller Geschichte an 2. Im allgemeinen hat er die "Ablösung der übernatürlichen Reiche", das Etagespstem seines Geschichtsgebäudes, ganz richtig geschildert und erkannt.

Indes wird auch bei Otto der Gegensat der Nationalitäten verwischt durch ein Ferment von höchst geschichtsphilosophischer Natur, das Bewußtsein von der Einheitlichkeit des Menschengeschlechtes, eine spezielle Errungenschaft des Christentums, welches Sündenfall, Erlösung und Weltgericht an keine nationalen Schranken band und jene Grundbedingung einer genetischen Geschichtsauffassung schuf, die der dürftigsten Annalistik des Mittelalters einen ideellen Borzug vor den antiken Werken sichert'; ihr verdanken wir die 155 Weltchroniken, welche Potthast von Cusedius dis Albert von Straßburg aufführt', und die universalhistorische Einleitung, die jede Klosterschronik an der Stirne trägts. Die von Cusedius und Orosius inaugurierte nichtnationale Geschichtschreidung hat Otto seit Frechulf zuerst wieder im großen Stile unternommen und so die Reihe der mittelalterlichen Universalshistoriker würdig geschlossen; denn nachher hat keiner mehr die ganze Weltzgeschichte behandelt, die Geschichtschreidung siel nach Nationalitäten ausseinander oder verknöcherte zu Kompendien?

Ottos Chronik ist zunächst ganz von dem zeitlichen Universalismus durchdrungen, dank welchem alle Schicksale der Menscheit innerlich zussammenhängen und mit der entferntesten Bergangenheit ein unmittelbarer Rontakt hergestellt wird. Seine noch unverkümmerte Anschauung "von der ununterbrochenen Entwicklung unseres Geschlechtes" sucht die Ansänge der Gesellschaft in den Schöpfungstagen und betrachtet die ganze bekannte Geschichtswelt von da an als kontinuierlichen Strom. Als willkommenes Hilfsmittel dient ihm deshalb der chronologische Faden, den schon Eusebius und Hieronhmus geschlagen hatten, die supputatio oder chronologische Bes

<sup>1</sup> Bgl. Bübinger VII 119; (1881) 335. Sipler 42. Sashagen 38.

<sup>2</sup> Wilmans, Archiv X 140. Saiffer 23.

<sup>4</sup> Windelband, Gefch. b. Philosophie 213. Bernheim, Lehrbuch ber hiftorischen Methobe 23. Rocholl 20 ff. Niemann 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Potthast, Bibliotheca 945.

<sup>6</sup> hipler 37. Über biese Universalität ber mittelalterlichen Gesellschaftslehre Gierke, Deutsches Genoffenschaftsrecht III 510 518 ff. Wiffenschaftlich soll nach Gennzich 129 zuerst Johannes von Salisdury den Universalismus durchgeführt haben.

<sup>7</sup> Wilmans, Prol. V. Bubinger VII 119. Giefebrecht, Raiserzeit IV 395. Gierte, Deutsches Genoffenschaftsrecht III 510 518 520. Über bie wiffenschaftliche Begründung biefer "Gesellschaftslehre" burch Johannes von Salisbury vgl. Gennrich 129.

<sup>8</sup> Wilmans, Archiv X 131. 9 Wilmans a. a. O.

rechnung, welche die räumlich zersplitterte Geschichte synchronistisch zusammensfügt. In dieser vergleichenden Methode offenbart sich Ottos chronologische Gewandtheit und Kritit'; seine Chronologie war so gut sie damals sein konnte's, wenn sie auch bei seinem stets nach der ewigen civitas gerichteten Augenmaß keine Ängstlichkeit zuließ': seit Frutolf-Ekkehard bildet er hierin, auf seinen Lehrmeistern Eusebius, Orosius und Beda weiterbauend, die Spize der mittelalterlichen Entwicklung's.

Räumlich macht diefer univerfelle Jug bei Otto von Freifing an ben Brengen ber Menscheit Salt; mahrend Augustin Geifter= und Menschenwelt als ein hiftorisches Banges faßt's, werden bei Otto die Teufel gar nicht, die Engel erst im myftischen Endzustand in den Gottesftaat einbezogen, bilden also nicht das Objekt der Geschichte. Das Menschengenus aber umfängt auch Otto nach seinem ganzen Umfang, von dem Bunkt an, wo er es in seiner Gesamtheit von den Sohnen Noahs ableitet 7. Dies zeigt sich schon für das Altertum in der Übernahme der mojaischen Bolfertafel's wie in dem Bestreben, nach dem Borgang des Gusebius Beidentum und Judentum, Israel, Affur, Sikyon, Argos und Athen in synchronistischen Barallelen möglichst nabe zusammenzustellen und in Spnthefen wie Saul und Codrus, Mattabäern und Scipionen die ganze Bergangenheit zu umfaffen. Die dem Orofius 10 entlehnte geographische Einleitung über die distinctio orbis verrät dieselbe universalhistorische Tendenz, ebenso wenn er die durch Friedrich wieder beruhigte europäische Kulturwelt nach antiker Art beherzt den Erd= kreis nennt 11. Es ift dies mehr als eine rhetorische Übertreibung; denn das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Chron. I 4: secundum supputationem Ieronymi; und I 5: iuxta supputationem posteriorum (133, fl. A. 39); I 32 (143, fl. A. 60); II 42: ex supputatione regni Graecorum (163, 34, fl. A. 105). Bgl. Huber 192.

<sup>2</sup> Bgl. I 26; II 8 15 25; IV 1; V 3; VII 7 (Wilmans, Archiv X 151). Bgl. Huber 94. Lafch 29.

<sup>3</sup> Hist. litt. de la France XIII 285.

<sup>\*</sup> Bgl. Huber 96. Über ben Wert ber annorum digessio Chron. I 3 (132, fl. A. 37).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nach Lasch 29. <sup>6</sup> De civ. Dei XI 1; XII 19.

<sup>7</sup> Chron. I 4: Ab his . . . universum genus hominum propagatur (133, 14, kl. A. 38). Er billigt es nicht, wenn die heidnischen Geschichtschreiber die Barbaren nicht für wert geachtet haben, unter die Schriftsteller gezählt zu werden (Chron. I 3: 133, 6, kl. A. 37).

<sup>8</sup> Chron. I 4 (133, fl. A. 38) aus Gen X. Bgl. Seprich § 12. Bgl. I 4: Omnibus vero erat lingua una et labium unum (133, 22).

Ohron. I 6 7 9 10 11 16 17 18 24. Bgl. Sipler 21. Hashagen 39. Uhn=lich Augustinus, De civ. Dei XVI 17 (vgl. Seprich 55 ff).

<sup>10</sup> Richt Cafar, wie Suber 99 will.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Bgl. Suber 99. Gesta, procem. fagt er von Friedrichs Taten: A Dec tibi ob universale totius orbis emolumentum concessa fuisse videantur (352, 23, fl. A. 11).

mittelalterliche Imperium erhob in der Tat Ansprüche auf eine Universalscherrschaft. Die Weltmonarchien selbst, unter welche Otto dieses Imperium einreiht, sind nur die jeweiligen Repräsentanten der menschlichen Gesamtheit. Sben weil alle Nationen auf den römischen Staat als "Quelle" zurückgehen, will er auch fremder Reiche Taten und Geschehnisse in den Nahmen seiner Schicksale hereinziehen. In einer viel höheren Sinheit noch als das Römerreich umfängt die Kirche, das Reich Gottes auf Erden, welches auch das weltliche Imperium aufgesaugt hat und in der Chronik auf eine so gewaltige Höhe gestellt wurde, das gesamte menschliche Geschlecht<sup>2</sup>.

So tommt es, daß die Individualitäten von ber übermältigenden Allgemeinheit und ben zwei Gattungsftaaten aus bem ottonischen Geschichts= bild beinahe verbrängt zu werden icheinen. Ottos Geschichtsphilosophie ift wie die des Augustinus wesentlich sozial angelegt. Nicht der einzelne wie bei ben Mystikern, sondern die soziale Erscheinung, an welche die 3bee gebunden ift, beren Inkarnation im Organismus ber beiden Staaten bildet bas Sauptobjekt ber ottonischen Geschichte. Doch ichon im augustinischen Lehrsnstem ftritt icheinbar unversöhnt der Individualismus der felbstgewissen Berfonlichkeit mit dem durch Bradeftination und Kirche bedingten Universalismus's. Aber auch nur icheinbar: benn in bem auf Tat und Freiheit aufgebauten Chriftentum 4, beffen reinen Ausdruck hierin Augustins wie Ottos Anschauung barftellen, erreicht mit bem Bangen auch ber Gingelne sein Schickfal, ja bas Benus erreicht fein Ziel überhaupt nur in den Individuen, die ihm nicht bloß wie die Zellen der Bflanze dienen. Und nicht weniger treten in der kaufalen Belt unter Ottos Feder bie einzelnen Berfonlichkeiten fraftvoll aus ber Ge= schichte heraus, kraftvoller noch als bei Augustin: wir erinnern nur an die Rolle, die unser Autor seinem Neffen Friedrich zuteilt, und an die feinen Charafterschilderungen, wie fie Augustin nicht tennt 6. Das Individuum verschwindet nicht als Mittel des Ganzen, sondern es bildet dessen integrierendes Blied, das auch in seinem Eigenleben, final wie historisch auf bem Geschichtsblan zur Geltung fommt?, weniger allerdings in ber fichtbaren

Gesta, procem.: dum omnium regnorum vel gentium ad Romanae rei publicae statum tamquam ad fontem recurrat narratio (352, 29, fl. A. 11). Bgl. für Ungarn G. I 31, Sigilien I 34, Stalien II 13. Bgl. Bait, Borrebe xvi.

<sup>3</sup> Bgl. Sägmüller 72 78.

<sup>\*</sup> Bgl. Winbelband, Gefch. b. Philosophie § 22 (226 ff). Bernheim 15. Die Geschichte selbst ist eigentlich bei Augustin individuell (psichologisch), nur bas Ziel sozial (Seprich 33 f).
\* Eucken 152 f.
\* Bergmann 12.

<sup>6</sup> Bgl. die pshahologische Kritik Attisas (Chron. IV 28), Abalards, Bernhards und Gilberts (Gesta I 4 6 47 50), der Staufen (G. I 12; II 20) usw. Bgl. Huber 109.

<sup>7</sup> Es fet nur auf die Stellung des Einzelmenschen bei der visio Dei und bei der ethischen Erziehung durch die Geschichte hingewiesen. Gegen Hashagen 49.

civitas, als im achten Buche, wo die Individuen nach ihrer moralischen Beschaffenheit geschieden und zu einer gleichartigeren Gesellschaft verbunden sind; auch hierin ist er nicht reiner Realist gewesen. Daß er in der Gesamtentwicklung dem Individuum eine untergeordnete Stellung verliehen hat, kann ihm nicht zum Vorwurf gereichen: Hauptgegenstand der Geschichte ist ja auch unserer heutigen Geschichtswissenschaft vor allem das Allgemeine, das Vereinzelte bloß insofern, als es zur Entwicklung der Allgemeinheit beiträgt.

Was Ottos Chronik in diesem Punkte von den modernen Geschichtswerken unterscheidet, ift, daß sie die menschliche Gattung in ihrer höchsten, der religiösen Potenz nimmt, daß sie in erster Linie nicht die
materiellen Verhälknisse der Menscheit, nicht einmal ihre welkliche Geisteskultur der Betrachtung würdigt, sondern ihre Seele, die katholische Kirche, welche ja das Prinzip der Universalität wie keine zweite Institution als ihr Recht und ihre Aufgabe in ihrem innersten Kerne in sich
trägt. Alle Menschen sieht unser mittelalterlicher Chronist als künftige Himmelsbürger und daher bestimmt für den Gottesstaat an; wer nicht
zu diesem gehört, den glaubt er als verdorrten, unbeseelten Aft der
Menscheit weniger beachten zu müssen. Die Kirche, die soziale Seele des
Menschengeschlechts, wird so zur Achse, um die sich seine Geschichte dreht,
sie dient ihm als Maß für die kausale Auffassung wie für die teleologische
Anschauung.

Dieser kirchlich gestimmte, "universalistische Genius" Ottos macht sich insbesondere für die zeitliche Gliederung der Geschichte geltend und ermögslicht den Glauben an einen absoluten Fortschritt, der diese Gliederung durchdringt. Neben den geistlichen tritt aber bei der Einteilung des historischen Stoffes auch der weltliche Brennpunkt der ottonischen Geschichtsabwicklung, ja in noch schärferer und präziserer Gestalt. Abgesehen von den drei der Heiligen Schrift entnommenen heilsgeschichtlichen Perioden von Natur, Geseh und Gnade, die der gesamten mittelalterlichen Literatur gemeinsam sind, hat Otto nach rein religiösen Rücksichen, unter welche sich das gesamte Geschick der Menscheit, die Ewigkeit mit inbegriffen, vers

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ganz abgesehen von der modernen Theorie vom Milieu, die das Individuum gar nur als Produkt seiner Umgebung ansieht und von der Otto weit entsernt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bübinger (1881) 333. Bgl. Prol. ad Rainaldum: secundum legem totius (117, 33, fl. A. 4).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Schon in der Heiligen Schrift und im Talmud (Hipler 10 f). Auch Hugo von St Biktor (Hipler 40. Belege bei Hashagen 41 A. 4). In der Bäterzeit bilbeten besonders Augustin und Gregor d. Gr. den Gedanken aus. Bgl. Hashagen 41.

teilt: vor Christus (ante gratiam), nach Christus (tempore gratiae) und im jenseitigen Endzustand (post praesentem vitam).

Zwei Einteilungsprinzipien stoßen, unter dem Einfluß biblischer Borstellungen², wie im ganzen Mittelaster, so in Ottos Chronik, nach v. Eiden dem bedeutendsten Bersuch einer Geschichtsbehandlung unter dem Gesichtspunkt der Weltalter³, aufeinander; unter einem Dache vereinigt Ottos Zweistaatentheorie am folgerichtigsten die beiden ineinanderlaufenden Strömungen der mittelasterlichen und jeder Universalhistorik, die geistliche und die weltsiche⁴. Ein mehr geistliches Gepräge trägt das Prinzip der sechs Weltalter, ein weltsiches das der vier Weltreiche. Die erste Theorie saßt die historische Menschheit parallel zur Schöpfung als Organismus auf, dessen Entwicklungsstufen Lebensaltern gleichen, von welchen jedes seinen relativen Höhepunkt hat⁵. Diese schon auf biblischer Grundlage⁶ fußende Haupteinteilung des Mittelalters² ist bereits von Barnabas³ und Frenäus³ ausgebildet, von Cyprian und Laktanz, Augustin, Gregor und Isidor, Beda und Scotus in ein System gebracht 10 und von den Chronisten Frechulf, Ado und Frutols-Ektehard adoptiert worden 11, um bei Arno von Reichersberg und

<sup>1</sup> Prol. VIII (277, 27, fl. A. 356 f). Also eine ganz andere Dreiteilung wie beim Biftoriner.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anfinupfend vor allem an' hexaemeron, hoheslieb, Daniel und Apolalppfe (Grabmann 86).

<sup>3</sup> v. Eiden 646. Gegen biefe Bezeichnung wendet sich Hashagen 39 A. 1, nicht ganz mit Unrecht: von einer mangelhaften Benutzung der traditionellen Kategorien ober unfolgerichtigen Durchführung derselben kann man jedoch nicht sprechen (Hashagen 98).

<sup>\*</sup> Bgl. Eberit II 383. Wiebemann 111. Hashagen 35. Daneben finden fich speziell für die römische Geschichte Einteilungen nach den klassischen khologischen Zeitaltern und nach Lebensaltern (Hashagen 39). Die Zweistaatentheorie kann schon deshalb für die chronologische Einteilung des Stoffs nicht maßgebend gewesen sein (Hashagen 41 A. 1), weil beibe Staaten zeitlich ein Rebeneinander bilben.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Für Otto Lang 19. Bgl. für Augustin Senrich § 9 (42 ff). Riemann 20 35. Sipler 16 25.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Analog ber Schöpfungswoche. Mt 1, 17 bie Einschnitte Abraham-Davib-Babylon-Christus. Lt 3, 34—38 Noe und Abam. Schon Augustin (De Genesi contra Manichaeos I 24) beruft sich auf diese Stellen (Hipler 9).

<sup>7</sup> Für bie römische Geschichte icon vor Chriftus (Senrich 45 f).

<sup>8</sup> Sechs Tage von je 1000 Jahren (Sipler 9). Rocholl 24. Sepric 50.

<sup>10</sup> Augustinus, De Genesi contra Manichaeos I 24. Tract. in Io. XV 9 und De civ. Dei XXII 30: Abam-Roe-Abraham-David-babylonisches Exil-Christus (Reinkens 22. Riemann 23 ff 20). Lact., Institut. VII 25, 5. Isid., Orig. V 39. Greg., Hom. in Evang. I 19. Beda, De temp. rat. c. 51 (Seprich 50. Rocholl 30). Bgl. Ebert I<sup>2</sup> 645. Herzberg, Forschungen 15, 328 f. Hashagen 36.

<sup>11</sup> Freh., Chron. II 1. Ado, Chron. de sex aetatibus mundi (Hipler 32). Auch Lambert von Hersfelb (Hashagen 36). Bgl. Wattenbach II 194.

Ruprecht von Deut noch geschichtsphilosophisch vertieft zu werden 1. Ohne näher auf sie einzugehen, sett Otto ihre Bekanntschaft voraus, wenn er eine Parallele zieht zwischen dem Erscheinen des Erlösers in der sechsten Atas und der Schöpfung des Menschen am sechsten Tag². Erst im mystisch=eschatoslogischen achten Buche jedoch, wo die sechs Posaunen vor dem Weltgericht mit den Gottgesandten der sechs aetates verglichen werden³, kommen die sechs Weltalter in augustinischer Prägung deutlicher zum Vorschein. Dem driftlichen Greisenalter, das sich bei Augustinus noch in unbegrenzte Weite ausdehnt⁴, folgt der Ruhesabbat der Seelen⁵. Jene durch die Auferstehung der Toten eingeleitete Oktav³, das achte Zeitalter, ist die Glorie nach dem Weltgericht, welche den abendlosen Sabbat ewig fortsetz².

Diese Zahlenspmbolik bes letzten Buches legt sehr nahe, daß die den Wochentagen entsprechende Siebenteilung der Chronik gewollt ist und mit der Theorie von den Weltaltern zusammenhängt, obschon sie sich gewiß auch einsach nach Stoffmenge und Interesse richtet. Es zeugt von Ottos großer Gewandtheit, daß er mit Orosius und Frechulf an der traditionellen Siebenzahl der Bücher festzuhalten wußte, und dabei doch in der Wahl der Epochen und Einschnitte aus eigenem Antrieb ein so bedeutendes historisches Urteil gezeigt und darin das nicht mehr haltbare Schema der patristischen Geschichtsauffassung zu durchbrechen gewagt hat. Jene Wahl ist aus einer

¹ So Rupr. Abb. Tuit. l. I in vol. 4 evangelist., c. 1 De sexta mundi aetate, qua promissis praeconibus, venit ipse qui loquebatur Rex et Sacerdos und c. 2. Quomodo sexta haec aetas primae creationis saeculi diei correspondeat (M.167, 1535), in mystischem Konnez auch mit den sieden Gaden des Heiligen Geistes (vgl. Gradmann 86). Arno schrieb eine Schrift De septem mundi aetatidus (Bibl. München, Cod. Admunt. n. 106 s. XII); vgl. seinen Apologet. p. 41 ff. Über Ruprecht Bach II 259, Arno Bach II 617.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prol. III (fl. A. 120). Andere Spuren ber Theorie in der Chronit bei Sashagen 39.

<sup>3</sup> Chron. VIII 14 (285, fl. A. 375). Bgl. Sashagen 39.

<sup>\*</sup> Seprich 50; vgl. 44.

<sup>5</sup> Chron. VI 36: ut ad septenarium requiemque animarum, quae miseriam huius mundi subsequitur, Deo ductore properemus (247, 23, kl. A. 293). Auch im Barnabasbrief (Hipler 9), Augustin (Sehrich 31) und Scotus (Hipler 39). Bei Laktanz (Instit. VII 14) bas tausenbjährige Reich, entsprechend dem Ruhetag Gottes nach der Schöpfung (Barbenhewer, Patrologie 213).

<sup>6</sup> Chron. VIII 10: Vera octava resurrectioque mortuorum (282, 26, fl. A. 368).

<sup>7</sup> Chron. VIII 34: Haec est octava, quae sabbatum vesperam non habens subsequitur vel potius continuat (300, 35, fl. A. 414). Ebenso Barnabas und Scotus (Hipler 39). Daraus der Chiliasmus (Hipler 11 f).

<sup>8</sup> Wiebemann 113. Bgl. Bübinger (1881) 333.

<sup>9</sup> Auch Frechulf halt an den judischen aetates für seine Büchereinteilung fest (Ebert II 381), und selbst noch die Nachfolger Ottos dis über die Reformation hinaus. Insofern ist es allerdings wahr, "baß Otto ganz selbständig jene eigentümliche Stellung

Bermischung geistlicher und weltlicher Elemente in der Weise entstanden, daß Otto die im Zentrum seiner Geschichte stehende Ankunft Christi den poliztischen Umwandlungen eingefügt hat: Kom und Christus sind die vorznehmsten Haltepunkte in seiner mit Babylon anhebenden Geschichtsdarstellung. Das erste Buch reicht wie bei Orosius bis zu den Anfängen Roms?, das zweite ebenfalls im Anschluß an Orosius bis zur Geburt des Herrn, das dritte selbständig bis zu Konstantin, das vierte bis zum Sturz des westzömischen Reiches, das fünste bis zur nationalen Teilung des Frankenreiches, das sechste bis zum Weltkampf zwischen Gregor und Heinrich, das siebente bis zur Gegenwart. Namentlich für die christliche Zeit, wo er sein methobisches Talent frei entsalten konnte, hat also Otto eine große Originalität an den Tag gelegt.

Durch diese Stizze, die Otto selbst seinem Werke vorausschickt, blickt auch schon die rein politische Gliederung nach den vier Weltmonarchien, welche der ganzen Anlage als erster Grundriß dient. Die hervorragenosten Bölker werden zu sukzessiven Trägern der Geschichte. Auch dieser Anschauung liegt allerdings der göttliche Weltplan und die Offenbarung zu Grunde; Otto

zu ben hergebrachten Methoden eingenommen und insbesondere seine neue Einteilungsart versucht hat" (Hashagen 41). Aber mit diesen "realhistorischen Gesichtspunkten" (vgl. Bübinger [1881] 335) wußte Otto ohne Widerspruch, jedenfalls ohne "den Widerspruch zwischen hierarchischer und laienfreundlicher Anschauung" (Bernheim 47 A. 2) das überstommene Schema zu amalgamieren.

¹ Chron. I 5: Historiam a Nino incipiamus, quam per annos ab ipso usque ad Urbem conditam, ab Urbe vero condita usque ad Christum digestam, a Christo usque ad nos... perducamus (134, 8, N. A. 40). Ebenso Orosius. Nach Hagen 39 erinnern biese brei Abschnitte an die Weltalter der Patristit.

<sup>2</sup> Bübinger (1881) 333.

<sup>3</sup> Bgl. Otto: Secundus ad . . . necem Cesaris, ac initium nativitatis Domini (119, 34), mit Orofius: Dicturus igitur ab orbe condito usque ad Urbem conditam, dehinc usque ad Caesaris principatum nativitatemque Christi (M. 31, 671 f) unb usque ad Caesarem Augustum, i. e. usque ad nativitatem Christi (ebb. 670). Über Einteilung unb Pragmatismus bes Buches näher Hashagen 39.

<sup>4</sup> Orofius bafür: vel etiam usque ad dies nostros (ebb. 670).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. ad Isengrim Schluß (119, kt. A. 8 f). Selbst im sechsten Buch (vgl. Haßen 40) bleibt bas Imperium Romanum ein Leitmotiv: es soll bis zum Schisma, b. h. bis zur Reichsentkräftung und zur Herausbeschwörung ber letzten Zeiten geführt werben; ber Endpunkt, bas hinscheiben Gregors VII., bebeutet für Otto mehr als einen bloßen "Eindruck" (ebb. 41).

<sup>6</sup> Bgl. Prol. V: Et de potentia quidem humana . . . (213, 37, fl. A. 217). Bgl. bazu bie weitere Erläuterung bei Orofius II 1 (Hashagen 35 A. 4).

<sup>7</sup> Sie bebeutet wohl mehr als bloß die Aufeinanderfolge von Weltreichen in unserem heutigen Sinn, wie Bubinger meint, der ihr den Einfluß auf die universalhistorische Einteilung abspricht (1881, 334 f).

beruft sich selbst auf die prophetische Vision Daniels als Quelle 1. Mögen auch die Griechen schon frühe im steten Entstehen und Vergehen großer Reiche und in harmonischen Zahlenverhältnissen ein ewiges Gesetz gesucht haben 2, mag auch mit Roms Weltherrschaft bereits die Idee der vier Weltzreiche entstanden sein 3, mag Flavius Iosephus sie gekannt haben 4, geschichtsphilosophischen Wert und prinzipielle Bedeutung erlangte diese Idee erst durch das Christentum, in welchem sie Eusebius, Hieronymus, Augustinus und Orosius wissenschaftlich eingebürgert 5 und Walafried Strabo zum Mittelalter fortgeführt hatte 6.

Die vier Monarchien Ottos find bas affprisch-babylonische, bas medisch= persische, bas mazedonisch=griechische und bas römische Reich 8. Hierin bewußt vom Afrikaner Orosius abweichend 8, opfert er die zugleich räumliche Bereteilung der Monarchien nach den vier himmelsgegenden, indem er das afrikanische Reich durch das persische ersetzt. Das Griechenreich, das er bis

¹ Prol. ad Rainaldum: Quatuor principalia regna, quae inter caetera eminerent, ab exordio mundi fuisse in finemque eius secundum legem totius successive permansura fore, ex visione quoque Danielis percipi potest. Horum ergo principes . . . subnotavi, de caeteris regnis incidenter tantum et ob ostendendam rerum mutationem disputans (117, 32, ff. 21. 4). 23gf. II 13: Danielem de mutatione regnorum propheticam historiam edidisse dicimus (149, 12, ff. 21. 73).

<sup>2</sup> Trieber 341 f. Trieber 338.

<sup>4</sup> Antiqu. Iud. X 10, 4. Bgl. Kampers 424.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Agl. Arieber 341. Rocholl 25. Wilmans, Proleg. XXVII. Hashagen 35. Gierke 541 f.

<sup>6</sup> Indem er die Deutung Daniels auf die babylonischen, medischen, griechischen und römischen Reiche in die Glossa ordinaria aufnahm (Düsterwald, Die Weltreiche und das Gottesreich nach den Weissagungen des Propheten Daniel [1890] 30. Kampers 425). Auch Frutolsettehard behielt die Sinteilung dei. Bon den Richtsistern aus Ottos Zeit wäre besonders Gerhoh zu nennen (Comm. in Ps. 64, c. 61 und 141). Bgl. Hashagen 36 und 41.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Prol. ad Rainaldum (suppressis Chaldaeis, quos inter caeteros historiographi ponere dedignantur; 617, fl. 2f. 4).

<sup>8</sup> Prol. ad Rainaldum (kl. A. 4); Prol. V (217 f); V 36 (251); II 30 (90 f). Bgl. I 32 (kl. A. 60); II 42 (105). Bgl. Augustinus, De civ. Dei XX 23. Über bas Berhältnis ber Weltmonarchien zu ben einzelnen Büchern ber Chronif Haßhagen 37. Was er beweift, ift nur, baß Otto barauf verzichtet hat, ber Theorie in ber äußeren Form mechanisch zu folgen, nicht aber, baß "die Monarchientheorie bei ihm kein Einteilungsprinzip ist", eher noch, baß er bas hieronymianische Schema als Einteilungsprinzip nicht recht brauchbar sindet, wenigstens für die Büchereinteilung. Bon "Widerspruch" (Bernheim 47 A. 2) kann man jedenfalls dabei nicht sprechen.

Bgl. Orofius II 1 (M. 31, 745) und VII 2 (1062 f): Babylon (Orient), Magebonien, Afrika (Karthago) und Rom (Okaibent) haben je 700 Jahre Bestand.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Chron. II 13: Quamvis nonnulli Persarum regnum simul sicut Medorum et Chaldaeorum Babylonico annumerantes, secundo loco Africanum inter quatuor mundi

zum Tode Alexanders, nicht wie manche seiner Vorgänger bis zu Casar ausdehnt, dient fast nur als Ludenbuger 1. Die beiden "Imischenreiche" fieht er überhaupt gang in profignischer Beleuchtung nur als Vormunder und Erzieher des noch in der Rindheit liegenden Römerreiches an. bas bei seinem Eintritt ins Mannesalter ihr Lehrjoch abichüttelte, um fich frei weiter zu entfalten2: so bleiben als Anfangs= und Endpunkt eigentlich nur die goldene und die eiserne Monarchie, die zwei potentissima regna, Babylon und Rom, die in ein birektes Batericafts- baw. Sohnesverhaltnis queinander treten 3. Das ift, neben bem Stand ber Quellen, ber tieffte Grund, warum ben Chroniften bor allem "bie romische Geschichte im allgemeinen fo ge= feffelt"4; ihre bobe Wertung verdankt fie ber Stellung bes Römerreiches im dronologischen und teleologischen Aufbau ber Geschichte als lette und höchste Weltmonarchie und civitas terrena. Auf diesem Wege ift Otto im Gin= flang mit Augustinus, Orosius und Cassiodor's am Angelbunkt seiner 3mei= staatentheorie, dem fortdauernden Weltstaat Babylon=Rom angelangte.

cardines principalia regna posuerint regnum, ut sicut secundum quatuor mundi cardines mundi quoque quatuor regna constituant; Orienti scil. Babylonicum, Austro Africanum, Septentrioni Macedonicum, Occidenti Romanum tribuentes (49, 21, fl. A. 73). Bgl. II 32 und III 3. Frechulf zieht Karthago und Mazedonien als regna potentissima herein (Ebert II 382).

¹ Chron. III 2: Quare ergo Graecis monarchiam tribuimus? Nisi quod et Roma nondum ad unam personam imperium contraxerat, et quod civitas nostra in Iudaea manens usque ad Caesaris tempora, sub illorum imperio degebat (172, 31, ff. X. 125). Chron. II 25: Regni Macedonum monarchia, quae ab ipso (Alexandro) coepit, ipso mortuo cum ipso finitur (fl. X. 88).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. II 13 (fl. A. 73); II 27 (89); II 29 (90); Prol. II: mediis ac brevibus Medorum seu Persarum ac Macedonum regnis, tamquam parvi filii tutoribus, non iure hereditatis, sed successione temporis intervenientibus (144, 5, fl. A. 61). Bgl. damit Orofius II 1: Quorum inter primum et novissimum i. e. inter Babylonem et Romam, quasi inter patrem senem et filium parvulum Africanum et Macedonicum, brevia et media, quasi tutor curatorque venerunt, potestate temporis, non iure hereditatis admissa (M. 31, 745); ähnlich VII 2 (M. 1062). Shenjo Augustin (Seprich 59).

<sup>\*</sup> Bgl. Prol. II: defectum primae sequentisque initium, quam Romam dico, Babyloniae (144, 3, fl. A. 61). Quasi patri filius: Prol. II (fl. A. 61); II 2/64; II 27 89; II 13: Primum et quartum . . . regna sunt potentissima Babyloniorum et Romanorum. Rom und Babylon Prol. II 2 "Schwesterstädte" (Wiebemann 116).

<sup>4</sup> Hashagen 42 und 44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Agl. bie duo regna in ber Einleitung zu Civ. Dei XVIII; XIII 22: Eo tempore Roma est condita, quo regnum Assyriorum intercidit; XVIII 27: quando Romanum regnum coepit Assyriorumque defecit. Die Griechen ibentifizieren Affyrien mit Babylon; Augustinus nennt Rom bas zweite Babylon (Trieber 322). Cassiodors Chronik geht von der auf Ninus folgenden Liste der affyrischen Könige sofort zu den römischen über (Trieber 321). Orosius VII 2.

<sup>6</sup> Darum eben beschäftigt er fich "schon wenige Zeilen nach ber Mitte bes zweiten

Otto ist der Monarchienlehre konsequent bis auf seine Gegenwart treu geblieben; er hat den in der Borrede an Rainald ausgesprochenen Glauben an die Fortdauer der Weltreiche bis an die Beschreibung des Weltendes nie verlassen. Die nie durchbrochene vierte Weltmonarchie ist nämlich das Imporium Romanum, welches das letzte Weltalter in lückenlosem Zusammenhang über alle Katastrophen hinausträgt und nach mannigsachen Metamorphosen noch durch die zeitgenössischen Kaiser vertreten wird. Nur innerhalb dieser saft dogmatischen Schranke wagt Otto "die Phasen der Verzangenheit nach eigenen Gesichtspunkten zu scheiden".

Noch in den Gesten, wie oben bemerkt, nimmt er nur deshalb auch andere Königreiche, auch andere Taten von Geistlichen und Weltlichen in die Geschichte auf, weil die Erzählung aller Bölker auf den römischen Staat als gemeinsame Quelle zurüdgeht. Des Augustin und Orosius zuversichtliche Erwartung, daß das Imperium Romanum die Wirren der Bölkerwanderung überstehen werdes, fand er in der Übernahme der Reichsidee durch die Germanen verwirklichts. Die äußere nationale Hülle zwar sank unter Odoakers Keulenschlägen, aber es blieb der unzerstörbare Gedanke, dessen Hütung die Borsehung neuen Bölkern anvertraute. Die Translationen des römischen Kaisertums, die für die Einteilung der späteren Bücher maßegebend sind, weit davon entfernt, die Idee der Weltreiche aufzuhebens, sollen sie über ihren scheindaren Sturz hinüberretten und nur Unterabteilungen der letzten Periode der Weltzeschichte schasser. Mit der Übertragung an die

Buches" (Sashagen 37), ja bereits zu beffen Anfang anticipando mit ber Grundung und bem allmählichen Bachstum Roms.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie Bernheim 32 (vgl. 47) und Bübinger VII 118 behaupten. Chron. VIII 2 hat Otto, wenn er überhaupt etwas ablehnte (Hashagen 38 A. 5), nur die absolute Ewigkeit des römischen Reiches in Frage gestellt.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Prol. ad Rainaldum: Ad ultimum Graecos et Romanos posui, eorumque nomina usque ad praesentem imperatorem subnotavi (117, 36, fl. A. 4).

<sup>3</sup> Bübinger VII 118. 4 Gesta procem. Bgl. oben.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Orofius II 3: Rom von Marich opibus spoliata, non regno manet adhuc et regnat incolumis (M. 31, 747 f); VII 2: Rom vas ultimum imperium (M. 31, 1062). Bal. Augustinus, De civ. Dei IV 7.

<sup>6</sup> Agl. Seyrich 66. Sägmüller, Tüb. theol. Quartalschr. 1898, 51 f.

<sup>7</sup> Bgl. Hashagen 38 nach Chron. IV 30 f.

<sup>8</sup> Wie Sashagen 38 behauptet.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Bgl. die Inhaltsangabe zu liber 3, 4 und 5 in den Prol. ad Isengrim (119, 9). Darum ist die "Translationstheorie" (Hashagen 40) nur die naturgemäße Fortsetzung der "Weltmonarchientheorie", zugleich aber eine "tiefgreisende Periodisierung" auch nach der Infarnation (Hashagen 98). Auch die Collationes des hl. Bonaventura stehen unter der gleichen Idee, wie die Abgrenzung der fünsten Spoche der Kirchengeschichte lehrt (vgl. Grabmann 87).

Griechen 1, denen hier abermals eine mehr sekundäre Bermitklerrolle zufällt, diesmal zwischen Römern und Franken<sup>2</sup>, schließt das dritte Buch, mit der Bernichtung des westlichen Römerreiches das vierte, mit der Übertragung an die Franken<sup>8</sup> das fünste, und durch die Übertragung an die Ostsranken<sup>4</sup> gelangt Otto in seine deutsche Periode. Er vereinigt so, ohne mit den Franken eine fünste Monarchie zu inaugurieren, die Motive des Frechulf von Lisieux, der Karl als Schöpfer einer neuen Periode hinstellte, und des Ado von Bienne, der in ihm nur den römischen Kaiser aus fränkischem Stamme sah<sup>5</sup>. Seit Christus lösen sich die Bölker in der Weltherrschaft nur in der Form des einen Imperiums ab; auch die Bölkerwanderung erhält wie bei Frechuls durch Karls Kaiserkrönung einen Abschluß, und die Lücken der Zwischenzeit füllen wieder die Griechen aus. Die vorübergehende Unterjochung Roms durch die übrigen Völker betrachtete Otto mit Reginos Fortseher mehr als eine Entgleisung denn als eine mutatio rogni.

Erst im 17. Jahrhundert sollte das historisch unhaltbar gewordene Petrefakt der mittelalterlichen Monarchienlehre aus den Fugen gehen; Otto sah noch in der Entwicklung von Augustus bis auf Karl d. Gr., ja bis auf Barbarossa nicht viel mehr als einen "Ohnastienwechsel". Raiser

¹ Prol. V: Rursumque sub Romano nomine ad Graecos derivatum (213, 39, ff. 21. 218).

<sup>2</sup> Bgl. Chron. IV 33 (213, fl. A. 217). Über bas langobarbische "Zwischenglieb" vgl. Hashagen 38 A. 8. Sägmüller 53.

s Chron. V 36: Ad ultimum ad Romanos, et sub Romano nomine ad Francos translata est (228, 34, fl. A. 251). Bgl. V 32 (fl. A. 248) 35 (250). Das regnum Francorum, bas Chron. V 16 und 25 außer bem regnum Romanorum auftritt (Hashagen 38 A. 7), ist eben noch nicht mit der römischen Kaiserkrone verbunden. Bgl. Bernsheim 32.

Chron. VI 17: Otto, qui etiam imperium a Longobardis usurpatum reduxit ad Teutonicos orientales Francos, forsan dictus est primus rex Teutonicorum, non quod primus apud Teutonicos regnaverit, sed quod primus post eos, qui a Karolo Karoli . . . dicti sunt, ex alio, i. e. Saxorum sanguine natus, imperium ad Teutonicos Francos revocaverit (230, 14, fl. A. 268), VI 22. Bgl. Gunblach III 268. Zwischen bem regnum Francorum und bem regnum Teutonicorum sann darum sein Gegensat (Hashagen 38) bestehen; es ist nur eine neue Daseinsform des Römerreichs. Das Wachstum des Stoffes bedingt nach dem sechsten Buch eine nochmalige Unterabteilung.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. außer Wattenbach und Bilbhaut Rocholl 30. Döllinger, Das Kaifertum Karls b. Gr. und seiner Nachfolger (Münchener Hift. Jahrb. 1865, 338). Darauf reduziert sich im wesentlichen, was Hashagen 38 vom Glauben an den Untergang des vierten danielischen Reiches bei Frechulf, dem Monachus Sangallensis, Wilhelm von Dijon, Ordericus Vitalis und Frutolf-Ettehard sagt.

<sup>6</sup> Chron, VI 22 (239, 25, fl. A. 276). 7 Bal. Sashagen 38.

<sup>8</sup> Agl. bessen Widmung: Deficientibus Romanorum imperatoribus seu iudicibus ab Italia et Gallia (Ebert II 383). So im ganzen Mittelaster (Hipler 32).

Friedrich selbst trat in diesem Punkte ganz in den Ideenkreis seines gelehrten Oheims ein. Denselben Römern, welche sechs Jahre zuvor nach dem Wiederaufleben ihrer alten Weltreichsgedanken so übermütig Konrad III. die römische Kaiserkrone angeboten hatten und nun das gleiche mit ihm versuchten, gab er 1155 die stolze Erwiderung: wohl habe einst Kom durch seine Weisheit geglänzt, aber da es den Wechsel alles Irdischen erfahren, sei seine Kraft nach Byzanz gewandert, seine Tapkerkeit an die Franken gekommen, und Otto wie Karl hätten die Stadt mit dem Schwerte in der Faust den Griechen und Langobarden entrissen. Diese Antwort, die der Rotbart nur in der Schule des Freisinger Bischofs gelernt haben konnte, beweist, daß er sich noch stärker als Fortseher und Erhalter des römischen Reiches sühlte wie sene germanischen Fürsten, welche es in Stücke geschlagen hatten.

Mit dem zusammenbrechenden Kömerreich ift denn auch die Weltzgeschichte an ihrem Ende angekommen: so sehr war Ottos Auffassung von der Monarchienlehre beseelt. Die Franken sind die letzten, welche Kom besitzen, ist nach so vielen Wandlungen alt und schwach geworden und hat im Laufe der Zeiten viel Staub und Wunden angenommen: und darum ist mit dem Haupte auch der Leib dem Falle nahe. So erhält Otto an der Hand seiner Monarchientheorie auch eine bestimmte Vorstellung vom Alter seiner Gegenwart, eine Vorstellung, die eigentlich derzenigen von einem verzüngenden Fortschritte lähmend entgegenwirken mußte und gewiß zu dem übertrieben konservativen Traditionalismus des Mittelalters beisgetragen hat. Die danielische Statue ist an ihrer tönernen Extremität angekommen, auf dem Punkte, von dem losgelösten Steine zerschmettert zu werden seit des Welt besindet sich in ihrem äußersten Greisenalter, die Zeiten

Gesta II 29. Bgl. Pomtow, Über ben Ginfluß der altrömischen Borstellungen vom Staat auf die Politik Kaiser Friedrichs I. und die Anschauungen seiner Zeit, Halle 1885, 35 ff.

<sup>2</sup> Bgl. Sägmüller 51 f.

<sup>3</sup> Sipler 43. Bgl. Sashagen 38,

<sup>4</sup> Chron. V 36 (228, fl. M. 252).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. ad Isengrim: Ut enim de aliis taceam, regnum Rom... non solum antiquitate senuit, sed etiam... sordes multiplices ac defectus varios contraxit. Ostenditur igitur in ipso capite mundi miseria, ipsiusque occasus toti corpori minatur interitum (118, 22, ff. A. 6).

<sup>6</sup> Chron. II 13 (142, fl. A. 73). Bgl. Sashagen 36.

<sup>7</sup> Prol. V: in senio mundi (213, 3, fl. A. 217); mundum ... nos iam deficientem et tamquam ultimi senii extremum spiritum trahentem cernimus (214, 3, fl. A. 218). Bgl. Bübinger (1881) 329.

stehen an ihrer Neige<sup>1</sup>. Wie die Irenäus, Hilarius, Hieronhmus und Augustinus verband also auch Otto den Weltbestand mit der Idee vom Imperium Romanum, nach Sägmüller der zugkräftigsten des ganzen Mittelalters<sup>2</sup>.

Die Überzeugung vom nahenden Weltende und ihr ethischer Niedersschlag durchzittert die ganze Chronik, wie sie auch der ottonischen Eschatologie zu Grunde liegt. Die Zunahme von Tugend und Laster, die fortschreitende Differenzierung der zwei Staaten verkünden wie andere Anzeichen immer deutlicher "die letzten Zeiten", die bloß noch durch die Tugenden der Mönche eine kurze Spanne aufgehalten werden". Wie der hl. Bernhard", Otto von Bamberg und die übrigen aszetisch angelegten Zeitgenossen ift auch der Cistercienser Otto von Freising von solchen eschatologischen Betrachtungen tief ergriffen". Erst die mit dem Stauser Friedrich aussteigende neue Morgen=

¹ Prol. ad Isengrim: Nos autem, tamquam in fine temporum constituti (118, 20, fl. A. 6). Bgl. dazu Orofius IV 5: nos in ultimo temporum positi tennen die mala Romanorum nur durch die Schriftsteller.

<sup>3</sup> Räheres bei Sägmüller 50 f. Bubinger, über Darftellungen ber allgemeinen Geschichte, in hift. 3tichr. VII (1862) 112 ff.

<sup>3</sup> Bgl. meine Artikel über bie Eschatol. Ottos v. Freis. in b. Ztschr. f. kath. Theol. 1905. Darüber auch hashagen 30.

<sup>4</sup> Chron. VII 9: Haec sunt iuxta Paulum tempora novissima et ideo periculosa, in quibus homines . . . se ipsos amantes, scelerati . . . ad ausus nefarios factaque nefandissima . . . rapiuntur. Et nota quod haec nostra tempora, quae utique novissima creduntur, tamquam prioribus sceleribus finem impositura ac velut mundi terminum ex flagitiorum immanitate minantia et ex opposito regnum Christi appropinquaturum prodentia . . . alios zelo Dei ferventissimos ac coelesti desiderio plenissimos habent; ut . . . istos dulcedo regni coelestis, quasi iam in ianuis posita, ad amorem suum magis alliciat (252, 32, fl. A. 304 f). Bgl. Chron. I 32: In universo mundo procul dubio ex multis scripturae locis evidentissimisque indiciis exspectamus implendum (143, 24, fl. A. 60).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. VII 34: Haut diu stare mundum putaremus, nisi sanctorum meritis . . . sustentaretur (267, 6, fl. A. 336); diversos religiosorum ordines, quorum, ut dixi, sanctitate a misericordissimo iudice malignitas mundi supportatur (ebb.). Dieš scheint aus der ameiten Redaction au stammen.

<sup>6</sup> Bgl. Epist. ad Gaufr. 45, 1 (Opp. ed. Mabill. I, Par. 1690, 59). Liber de vita et rebus gestis S. Mal., Praef. Bgl. weiter Hashagen 30. Alfo irrt fich Bü-binger (1881) 338 A. 4.

7 Anon. in Udalr. cod. 191 (Naffé V 346 a, 1118).

<sup>\*</sup> So Lucius II. (Gerhohi Comm. ad Ps. p. II, ps. 24, M. 193, 1106), Order. Vitalis II 1 und V 1 (M. 188), Wibalb von Corvey (Epist. 108. Jaffé, Bibl. I 184), Norbert und Gerhoh von Reichersberg, Ivo von Chartres (Sturmhöffel 2). Aber auch Hugo von St Viftor (M. 176, 720).

Der "ruhige akademische Charakter" des achten Buches verrät nicht, daß ihm das Weltgericht "in weiter Ferne zu liegen scheint" (Sturmhöffel 2). Bgl. Wilmans, Borrebe xviiif.

röte verscheucht die duftern Ahnungen des Chronisten und läßt ihn bezeich= nenderweise zugleich hoffen, daß mit dem Weltschluß auch die Endpfähle desrömischen Reiches zuruckgeschoben seien 1.

## B.

## Gefet und Zwed in ber Gefdicte.

Auf den ersten Blick erscheint vielleicht die Geschichte in Ottos Chronik als ein sinnlos wechselvolles Getriebe von Tatsachen und Katastrophen, reich an undersöhnten Kontrasten und Dissonazen. Aber Otto glaubte underwandt an eine alles in Schranken haltende lex totius?; nachdem er oft und viel über den bunten und regellosen Ausgang der zeitlichen Dinge gegrübelt, suchte sein geistiges Auge im Zwiespalt die Einheit, in der Dissharmonie die Ordnung, in der Berwirrung und Überstürzung der Ereignisse das Gesetz. Zwar nicht das Gesetz im Sinne einer absoluten Notwendigsteit des historischen Werdens, auch nicht einer feineren nichtmaterialistischen: das Comtesche savoir pour prévoir hätte dem Chronisten bei all seiner krittischen Einfalt nur ein ungläubiges Lächeln abgewonnen, da nach seiner Ansicht bloß göttliche Offenbarung ersetzen kann, was den Menschen erst die Wirklickeit der Gegenwart oder Bergangenheit lehrt.

Nicht als aprioriftische Notwendigkeit ist es also zu verstehen, sondern nur als eine in der Idee des Weltplans zwar vorbestimmte, aber empirisch aus den Tatsachen erschlossene Richtung der kulturellen Entwicklung, wenn Otto, in Übereinstimmung übrigens mit der Weltanschauung seiner Zeit<sup>5</sup>, "alle mensch= liche" Macht, Wissenschaft und Ordenskraft<sup>6</sup> von Often nach Westen

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. ben Prol. zu ben Gesta und ben Epist. ad Rain.: Hoc, quod . . . aestimans (1743, fl. A. 5). Dazu Bernheim 48f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prol. ad Rainaldum: secundum legem totius (117, 33, fl. A. 4).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Prol. ad Isengrim: Saepe multumque volvendo mecum de rerum temporalium motu ancipitique statu, vario ac inordinato proventu (118, 3, ff. 2. 5).

<sup>4</sup> Prol. V: Quarum rerum (bie Bewegung ber Kultur von Oft nach Weft) praevidere et quasi somniare divinitus inspirati homines causas potuere. Nos vero non solum credere, sed et videre quae praemiss asunt possumus (214, 1, fl. A. 218).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Hugo a S. Victore, De vanitate mundi l. II: Divina providentia decursum rerum sic ordinavit, ut ea quae in principio saeculi facta sunt, in oriente quasi in principio mundi fierent, tandemque decurrentibus temporibus ad finem saeculi rerum summa ad occidentem descenderet, hoc est ad finem mundi, speziell bie potestas summa (M. 176, 720).

<sup>\*</sup> Bgl. VIII 35: Cum de religione itidem factum eniteat (268, 37, fl. A. 340). Religio bebeutet hier nicht Religion, wie Nitsich (Sybel III 336) auslegt, sonbern religiöse Orben.

wandern, im Orient entstehen und im Otzident vergeben läßt 1. Diesem anschaulichen Gefete einer räumlichen Bewegung ber Geschichte2 liegt nicht bloß die eschatologische Auffassung zu Grunde, daß der Geschichtstag im Westen untergeben muffe, im Reiche ber fintenden Sonne's, sondern auch die richtige Beobachtung, daß die politische, intellektuelle und religioje Belt in Ufien das Licht ber Geschichte erblickt und fpater ihren Schwerpunkt nach Europa verlegt hat. Otto fühlte fich angetrieben bom modernen Streben, die den Strömungen der Geschichte innewohnenden objektiven Triebfedern bes Geschehens zu belauschen, so kindlich auch im einzelnen die an Augustinus fich anlehnende ! Ausführung bes Gedantens ift. Macht und Beisheit find in Babylon geboren 5. Bon da floh das "Reich" zu den Medern und Berfern, hierauf zu den Magedoniern und unter römischem Namen zurud ju ben Briechen, weiter ju ben frankischen Bewohnern bes Ofzidents, ohne felbst im Westen die ersehnte Rube zu finden . Die im Orient aufgebecte Wiffenschaft murde zuerft durch Abraham nach Agybten, von ba zu den griechischen Philosophen, dann ins republikanische und kaiserliche Rom und ichlieflich nach Gallien und Spanien übertragen, um zum lettenmal in glangenden Gelehrten wie Berengar von Tours, Manegold dem Philosophen und Unfelm von Canterbury aufzufladern 7.

Doch wie Macht und Weisheit wälzt sich, bem Himmel gleich, ber von Often nach Westen geht, auf dem Zeitrade die ganze Geschichte, nirgends Ruhe sindend, von häusigen Katastrophen und Revolutionen gequält, wie ein Fieberkranker, der von dem Wechsel der Lage Ruhe erhoffend sich hin und her wirft und dennoch bloß Mühen und Schmerzen sindet, wohin er

¹ Prol. ad Isengrim (fl. 7); Prol. IV (217 f); V 36 (252); VII 35 (340). Bgl. Hashagen 30 f.

<sup>3</sup> Gunblach III 271.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lang 21. Damit verbunden die Erwartung des Weltendes; vgl. Prol. V: Omnis humana sapientia vel potentia ab oriente ordiens, in occidente terminari coepit. Bgl. Sorgenfrey 7.

<sup>\*</sup> Bgl. Seprich 59.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. V (213 f, kl. A. 217 f). Alfo nicht in Indien, wie die Histoire littéraire III 273 f angibt.

<sup>6</sup> Prol. V (fl. A. 217 f); V 36 (252); V 32 (248).

<sup>7</sup> Prol. V (fl. A. 218); Prol. ad Isengrim (fl. A. 7). Bgl. Haßhagen 31. Manegold ift wohl ber Lehrer bes Wilhelm von Champeaux (Haursau, Hist. de la philos. scolast. I 321. Überweg-Heinze, Gesch. b. Philos. II 174), also nicht ber Lautenbacher, sondern der Philosoph, welcher zulett zwischen 1070 und 1090 in Frankreich wirkte (v. Giesebrecht, Über Magister Manegold von Lautenbach: Sitzungsber. der Atad. zu München 1868, II 310. Hist.-pol. Blätter CXXVII [1901] 390). Über die zentrale Stellung von Paris für die damalige Bildung vol. Harnach, Dogmengeschichte III 7. Nitzich 327 ff. Mirbt 106. Wattenbach II 7 ff. Haßhagen 2.

sich auch wendet 1. Das unftete Wandern ber Kultur hat sich Otto nur als Symptom und Begleiterscheinung eines die gange Geschichte umspannenden Gefetes gedacht, welches gerade aus bem Spiel ber rubelofen Beranberung eine unverrudt feststebende und sich stets gleichbleibende Notwendigkeit herausicalt, das icheinbar burch feinen Rubepunft gemilderte Gefet des Wechfels und ber Berganglichteit2. 3mei 3been find in demfelben verschlungen, die der Beränderlichkeit und die der Hinfälligkeit, die der mutatio und miseria mundi, welche in Ottos Chronit fo oft und fo innig verknübft Als Typus biefer "ungludlichen Lage ber Sterblichen, bie ben ericbeinen 8. Menschen bald von der Armut jur Königetrone, bald von der Königetrone gur Armut gerrt und qualt" 4, gilt ibm fo recht ber Gipfelpunkt feiner Profangeschichte, bas romische Reich, wie es ben Meereswogen gleich balb Bölfer und Reiche germalmend fich bis jum himmel erhebt, bald von Seuchen, Rrieg und innerem Unfrieden gerriffen im Abgrunde liegts, wie es, einft Die weltbezwingenofte und berrichgewaltigfte ber Nationen, immer weiter und weiter finkt bis zur Schandung und Zertretung durch die Barbaren .

Nichts drängte fich der ottonischen Geschichtsauffaffung mit fo elemen= tarer Gewalt auf wie das Gesetz bes raftlofen Wandels, die Notwendig=

¹ Chron. V 36: Ecce enim ut . . . huc et illuc (228, 26, fl. A. 251).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rgl. Prol. ad Isengrim: Et notandum, quod omnis humana potentia seu scientia ab oriente cepit et in occidente terminatur, ut per hoc rerum volubilitas ac defectus ostendatur (118, 33, fl. A. 7). Rgl. Hagen 68.

<sup>\*</sup> Chron. II 30: Rerumque mutationes tam miseras texui quam multiplices (157, 10, ft. A. 90). Prol. II: Superiore libro promisisse me recolo de rerum mutatione ac miseriis scripturum (144, 2, fl. A. 61). Otto ftand dadei unter des Orofius Ginfluß; vgl. die Parallele Chron. I 32: Exaggerare hoc loco mutabilium rerum miserias non est necesse, und Adv. pag. II 6 n. 13: Exaggerare hoc loco mutabilium rerum instabiles status opus non est. Hashagen 27.

<sup>4</sup> Chron. VII 24 (261, 33, fl. A. 324). Bgl. Sashagen 29 A. 10.

<sup>5</sup> Chron. II 51 (unabhängig von Orofius): Exclamare hic contra mutabilium rerum miserias cogimur. Ecce enim... Alterna quippe mutatione ad instar maris... (aus Orofius VI 14) Romanorum res publica nunc gentes et regna bella premendo, subiciendo ad coelos attolli videbatur, nunc rursum ab eis pressa, vel pestilentiis ac morbis desolata, ad abyssum usque mergi putabatur, quodque his maius est, omnibus bene ordinatis ac compositis, intestino ac civili malo in se ipsam ruens, miserabiliter eviscerebatur (168, 43, fl. A. 117); Chron. II 30: Hoc tantum lectorem notare volo, Romam pene numquam fuisse sine bellis exterius, vel sine clandestinis malis seu . . . pestilentiis interius (157, 14, fl. A. 91). Agl. dagu Orofius III 21 und VI 14 (M. 31, 1029).

Chron. IV 31: Exclamare hic contra rerum mutabilium miserias, tempore et loco exigente, cogimur. Ecce enim regnum illud maximum ac potentissimum... iam paulatim decrescendo... dehonoratum, postmodum in conculcationem barbaris patuit (211, 50, fl. A. 213 f). Bgl. VI 17: Quae omnia humanam miseriam variumque rotatum ostendunt (236, 28, fl. A. 269). Darüber auch Hagen 28.

feit "ber Bewegung und bes ichmankenden Buftandes ber zeitlichen Dinge", beren Betrachtung ihn ja gur Abfaffung feiner Chronit bewogen hat 1. So einseitig hat ber Bertreter ber mittelalterlichen Geschichtsphilosophie "bie fontinuierliche Beranderung in allen menfolichen Berhaltniffen", für welche das erdenferne Mittelalter angeblich kein Auge hatte2, urgiert, daß der andere Pol der Geschichte, die Rube, im allgemeinen Fluß der Dinge bei ihm unterzugehen droht. Schon der Titel De mutatione rerum, welcher an der Spite des Wertes fteht's, fundigt diese faft übertriebene Berbor= tehrung eines Elementes an, welches allerdings als das Mart und die trei= bende Rraft ber Geschichte anzusehen ift . In ben verschiedenen Wendungen tehrt das Bild der ununterbrochen auf= und abflutenden Geichichtsbewegung wieder, bald als varietas humanarum rerum, bald als mundi volubilitas, bald als mutabilium rerum series. Schlüpfrig ift die Macht. ichmankend ift die Wiffenschaft, die gange Welt mit ihren unbeständigen Umfreisungen und "bem elenden Spiel" ber Fortung gleicht einem rollenden Rade, auf dem die Menschen bald oben bald unten steben 6, einem Meere, bas mit seinen Insaffen von der Zeiten Sturm ohne Unterlag bin= und ber= gepeiticht wird?. Namentlich in der politischen Geschichte drangen fich in feindlichen Reigen Königreiche und Dynaftien, in Agypten und Rom wie bei den Juden und Franken8. Die theologische Basis dieser so ftarken Be=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prol. ad Isengrim: Saepe multumque volvendo mecum de rerum temporalium motu anticipique statu (ff. A. 5). Bgi. Lang 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Monod, Rev. hist. I 8. Weber, Gebanken über Geschichte und Geschichtschreibung, Grenzboten 1886, Qu. 1, 259. Bernheim, Lehrbuch ber Geschichtsmethobe 26.

<sup>\*</sup> Epist. ad Frider. (116, 6, fl. A. 1). Bubinger (1881) 332 fcreibt ben Titel ber zweiten Rebaktion zu. Darüber Hashagen 34. Bgl. VII 34 (336).

<sup>\*</sup> Rocoll 54. Gerade weil die Beränderlichkeit ein Faktor ift, "ohne ben es überhaupt keine Geschichte gabe" (Hist. litter. XIII 274), ift feine Betonung wohl am Plate.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hist. littér. de la France XIII 276.

O Prol. ad Isengrim (fl. A. 6 f). Chron. V 35 (250); V 36 (251). Prol. VI (253); VI 9 und 36 (293): . . . convertibilis, labilis, vertibilitas, instabiles rotatus, mundi volubilitas ufw. Bal. Hagen 17.

<sup>7</sup> Prol. VI: Beatus propheta mundi instabiles ac miserabiliter fluctuantes circuitus contemplans marique eos potissimum comparans estimans (Ps 103, 25). Nonne tibi videtur . . . interitum minari? (229, 5, fl. A. 252 f.) Gin ähnliches Bilb bei Gerhoh, Comm. in Ps. 64 c. 94 (M. 194, 65 A).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. VI 17: Quae varietas humanarum rerum defectum prodens, ab initio mundi usque in praesentem diem alternatur. Sic in regno Aegyptiorum Pharaonibus successere Ptolemaei; in Romano quoque post familias Caesarum multas et assiduas regum successiones miserabiliter mutatas curiosus indagator inveniet. Et sicut ex libro Regnorum habes, post quartam vel quintam generationem decedentibus alii aliis successere, qui non solum filios priorum non exaltarent, sed et plurimum affigerent et delere cogitarent (236, 20, fl. M. 269). Rgl. Prol. VII

tonung der historischen Beränderlichkeit ist die augustinische Borstellung von der Nichtigkeit der geschöpflichen Natur<sup>1</sup>, die auch in dem von Otto ansgeführten Sate des Orosius ausgedrückt ist<sup>2</sup>.

Das Gesetz des Elendes ift eine andere Konsequenz jenes metaphysischen Prinzips. Die stetige Beränderung in der Geschichte hat nämlich
eine trostvolle und eine schmerzliche Seite, je nachdem der Wechsel der Dinge aufwärts oder abwärts gerichtet ist. Nur selten, und zwar in
den Gesten, hat Otto das Gesetz in seiner freundlichen Form, die Rotwendigkeit, daß nach der Zeit des Weinens auch die Zeit des Lachens
komme, gezeigt, indem er die Aphorismen des Predigers auf die Geschichte
anwandte. In seiner jammervollen Kehrseite hingegen durchweht das Gesetz
des Wechsels die ganze Chronik, und selbst in den Gesten täuscht die "seste
Kuhe" den Verfasser nicht über die Hinfalligkeit der Dinge hinweg. In der
labilen Beweglichkeit der historischen Schöpfungen liegt schon der Keim ihres
Verfalls und ihrer Auflösung im sortwährenden Wechsel eben ist es begründet, daß wie im organischen so auch im historischen Leben des Menschen der
unaufhaltsame Rückgang beginnt, sobald einmal der Höhepunkt überschritten ist.

Der "Nachweis der Berganglichkeit alles Irdischen" bildet einen ber Hauptzwecke von Ottos Chronik, und so fehr es ihm vorkam, daß dieses

<sup>(</sup>M. A. 295). Auch in den Gesta bei der Erwähnung der Kriegsstürme: huius tam inauditae mutationis historiam (Gesta I 29).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seprich 10. Bgl. Gesta I 5: Invariabilis ift nur Gott, andere Wesen non ex propria natura, sed opificis gratia (335, 35, K. A. 19). Prol. III: Ipsiusque misericordiae, si quid sumus, qui per nos nichil sumus, ipsius gratiae quicquid dicimus, qui per nos nichil scimus, ascribentes (171, 11, K. A. 122).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Chron. II 11: Quicquid est opere et manu factum, labi et consumi vetustate, Babylon capta confirmat (148, 35, fl. A. 71), auß Orofiuß II 6.

³ Gesta, procem.: Cum igitur rebus in melius mutatis, post tempus flendi tempus ridendi, post tempus belli tempus pacis advenerit (vgl. Eccle 3, 4 und 8) (352, 14, fl. A. 11); Gesta I 21: Sed ut dicitur: Fledile principium melior fortuna sequetur, sic et hunc principem (Otto von Mähren) melior fortuna secuta ad tantum apicem provexit, ut . . . (362, 25, fl. A. 35). Bgl. über Berthold von Jähringen Gesta I 8. Bgl. Huber 188.

Gesta, procem.: Si tamen rebus caducis aliqua fides exhibenda est (351, 24, ff. A. 9).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. I 32: Exaggerare hoc loco mutabilium rerum miserias non est necesse. Ecce enim potentissimum illud regnum, quamvis nondum penitus destructum, mutatione tamen sui omnimodis sibi minatur interitum . . . eas (res transitorias) mutari, mutatas labi, postremo omnino deleri videmus (134, 20, 11. 21. 60).

<sup>6</sup> Gesta I 4: Si in summo fuerit, mox eum declinare oportebit (354, 13, fl. A. 15).

<sup>7</sup> Nach Prol. ad Isengrim und Prol. II. Bgl. Hashagen 26. Hashagen 27 ff hat die Bariationen biefes Gebankens mit dem Wechsel des chronologisch fortschreitenden Stoffes verfolgt.

Elend aus ben Ereigniffen selbst bem Geifte sich aufdrängt 1, fo emfia bat er durch Auswahl, Darftellung und Gruppierung derfelben das Seinige bazu getan2. Bei jeder Gelegenheit, Die fich ihm bietet, bricht er in leiden= "gegen" den unglücklichen rotatus der Welt= icaftliche Rlagen aus gefdichte; fein poetischer Weltschmerz, ber, ohne gesucht und affettiert ju fein, fich als Grundgebanke durch alle Phasen seiner Geschichte zieht, entlockt ihm Die ergreifendsten Tone und entwirft ein bufteres Geschichtsgemalbe voll physischer wie moralischer Übel 3. Rarl ber Dide, der heute den Weltthron gewann und morgen am Brote barbte, gilt ihm als echte Bersonifikation des Weltgludes: eine Wolke ift es, welche wie Dunft gerrinnt und den Betrogenen, ber fich auf fie ftugen möchte, um fo harter gur Erbe fallen läßt, je höher er mit ihr hinaufgestiegen4. Alle Kataftrobben, Trojas und Babylong 6, Alexanders 7 und Cajars 8, des Chrus, des Mithridates 10 und bes Berodes 11, des römischen 12 und des franklichen Reiches 13, bringen ihm die irdifche Berganglichkeit zum icharf ausgesprochenen Bewuftfein. Die Ereigniffe unter Beinrich IV. beweisen ichon durch ihre lange Dauer "das Unglud bes menichlichen Glends" 14, ju beffen Betrachtung und Beklagung bes Raifers Leiden jedes Berg anregen, und noch in Ottos Gegenwart bieten die Italiener den Borübergiehenden "ein beklagenswertes Schaufpiel bes menschlichen Falles" 15. Das jammervolle Bild wird vollendet und ge=

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Chron. VI 20 und VII 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Haßhagen 26 f, ber an Chron. II 20 und andern Beispielen Ottos Bestreben illustriert, "auf einem kleinen Raume viele traurige Ereignisse" zusammenzubrängen, welche innerlich nur durch den Schlußgedanken zusammengehalten sind: Vide tempora omni plena miseria (152, 34, kl. A. 80).

<sup>\*</sup> Huber 159 189. Lang 20. Hashagen 22. Das Bilb vom Schiff VIII 22, vom Rad V 16, vom Fieberfranken V 36 ufw. Bgl. Gunblach III 266. Gaiffer 26.

<sup>4</sup> Chron. VI 9 (fl. A. 262 f). Den Rohstoff, aber nur biesen, bot Regino ad 888. Bgl. Hashagen 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. I 26. <sup>6</sup> Chron. I 32.

<sup>7</sup> Chron. II 24 25: Nonne iste est Alexander, qui Persarum nobile ac superbum imperium destruxit et ad Macedones transtulit?... et tamen talis tantusque unius potus poculo, unius ministri insidiis extinguitur, unius morte totus mundus concutitur (155, 41, fl. A. 88). Bgl. am Schluß von Orofiuß III 20 nach dem Tod Alexanders die Apostrophe ad lectores.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> II 51. Selbst die Schlacht von Pharsalus wird als lacrimabilis ac miserabilis bezeichnet.

<sup>9</sup> II 14: Hic, inquam, non solum terris, sed et aquis formidabilis, ab infirma fragilisque conditionis muliere decipitur (149, 42, ft. 2. 74).

<sup>14</sup> Chron. VI 36 (217, 15, fl. A. 293). Für Heinrich IV. vgl. VII 2 (fl. A. 296); VII 9 (304); VII 12 (307); VII 15 (312). Bgl. Hashagen 28.

<sup>15</sup> Chron. VII 29 (264, 19, ff. 21, 330).

frönt durch den frevelerfüllten Komzug Heinrichs V. und die Zersleischung des Reiches in dessen letzten Tagen, durch das Unglück der Nachkommen Heinrichs IV. und den Sturz Heinrichs des Stolzen, durch den Tod Lothars III. in einer elenden Hütte auf dem Gipfel seiner Macht, gleichzeitig mit vielen andern Zelebritäten, durch den "Lebensüberdruß" der sterbenden Päpste Lucius II. und Eugen III.

Ein wirklicher theoretischer Beffimismus mar biefe tiefe Melancholie Ottos nicht. Schon ber Unterschied in ber Farbung ber Chronit und ber Gesta 2 verrät junachst ben Stimmungspeffimismus. In seinem ichonen Briefe an Raiser Friedrich bekennt der Chronift selbst, daß er "aus der Bitterkeit feiner Seele geschrieben und, von dem ihn übergil umgebenden Glend beftimmt, nicht so febr Geschichte, als eine Tragodie gewoben habe" 3. braucht dabei keineswegs an eine "vessimistische Grundrichtung seines Charafters" 4 zu benten. Augustinus und Orosius waren durch ihren abologetischen Zwed veranlagt, die Bergangenheit gegenüber der troftlosen Gegen= wart möglichst dufter ju malen; nicht weil sie bas Alte mit ber Brille ihrer Beit besehen, finden fie darin lauter Elend, sondern weil fie den Jammer ihrer Zeit Jeiner Milberung in die gange romifche Befdichte gurud= proffieren wollen 5. Otto von Freifing, obicon die Stellung des Chriften= tums fich inzwischen grundlich verschoben hatte, behielt die Farbe feiner Quellen bei, weil auch bas ihm zeitlich und räumlich unmittelbar Gegen= wärtige fehr trube ericbien6. Seine "wegen ber bewölften Zeiten" abgefaßte Chronik fiel in die Regierung Konrads, wo in Deutschland alles aus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Belege bazu bei Hashagen 29. Über Heinrich ben Stolzen Chron. VII 23. Bgl. Gesta, prol. und I 1, 6 und 8; über bie plötzliche Katastrophe beim Kreuzzug I 45 (vgl. Bernheim 39).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prol. ad Frider.: Unde nobilitas vestra cognoscat, nos hanc historiam, nubilosi temporis quod ante vos fuit turbulentia inductos, ex amaritudine animi scripsisse, ac ob hoc non tam rerum gestarum seriem quam earundem miseriam in modum tragoediae texuisse (116, 25, ft. A. 2). Agi. Milmans, Borrebe (94, ft. A. xix).

<sup>3</sup> Sashagen 23. Dagegen fpricht ber Ton ber Gesta.

<sup>4</sup> Bgl. hashagen 31. Bezeichnend ist befonders ber Unterschied in ber Darftellung bes Tobes Lothars III. (ebb.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Agl. oben und Seyrich 65. Giesebrecht, Wendische Geschichten III 338. Hagen 25 f. Augustin, namentlich De civ. Dei XIII 10; dann XIV 25; XV 4; XIX 7 f; XX 3; XXII 22 f; Conf. X 28 und XIII 13; Tract. in fol. XXV 6; Div. quaest. c. 67 (vgl. Niemann 43 f. Eucken 262. Harnack, Dogmengesch. III 81 ff). Ühnlich Gregor d. Gr. in den Moralia, Homilien und Briefen (vgl. Hashagen 25 A. 7).

<sup>6</sup> Im Gegensat hierzu sucht Orosius die Gegenwart trot bes Goteneinfalls besser als die Bergangenheit darzustellen (vgl. III 2; IV 6; V 1 22 usw.). Bgl. Hashagen 31. Bernheim 45 f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Epist. ad Frider.: Ob nubilosa tempora conscriptus est (116, 6, fl. 21. 1).

den Fugen zu gehen drohte 1, wo man die Leiden der Sterblichen nicht erst aus den Büchern zu lesen brauchte, sondern in sich selbst verkörpert fand 2, und wo die Welt Ottos sittlichem Zartgefühl auch ethisch so schlecht vorstam, daß er sie an ihrem Tiespunkt angekommen und ihrem Ende nahe glaubte 3. In Bahern speziell, wo seine wittelsbachischen Feinde ungestraft hausten, wo selbst in der heiligen Buß= und Fastenzeit alles in Raub und Flammen aufging, stürmte das Elend von Bergangenheit, Gegenwart und Zukunst so heftig auf den sein besaiteten Bischof ein, daß ihn bei all dieser Gemeinheit "das Leben anekelte" und er nur "die Antwort des Todes" in sich empfing 4. Deshalb taucht er sich auch so oft in die Erinnerung vergangenen Elends, um den Druck der eigenen Zeit zu vergessen 5.

In den unter veränderter Zeitlage abgefaßten Gesten verschwindet die pesssimistische Stimmung mit ihrem schwarzen Kolorit und ihren ewigen Exklamationen<sup>6</sup>; es bleibt aber dafür die rein prinzipielle, mystische Grundstimmung<sup>7</sup>, so daß nur der "Stil" vom Einzug der Kreuzzugsideen an "wegen der Friedensfreude" gewechselt hat<sup>8</sup>. Soweit Ottoß Pessimismus nicht vom Gefühl des Augenblicks eingegeben wird, soweit er eine bleibende Theorie sein will, ist er nichts anderes als eine eminent christliche Anschauung, welche mit Aszese und Weltverachtung zu allen Zeiten verbunden war und schon von den Propheten des Alten Bundes<sup>8</sup>, noch mehr vom Prediger repräsentiert wird, aber erst in der Patristik ihren klassischen Ausdruck ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rgl. die Chron. S. Pant. ad 1151. Giefebrecht, Wenbische Geschichten III 338. Riksch (Subel III 334).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prol. ad Isengrim: Non tam in codicibus eorum erumpnas mortalium legimus, quam ex ipsis nostri temporis experimentis eas in nobis invenimus (118, 21, ff. A. 6).

<sup>3</sup> VII 9 (fl. A. 304 f). Bgl. Sorgenfren 17. Suber 154. Hashagen 29 f.

<sup>4</sup> Chron. VII 34 (267, fl. A. 336) (die Stelle bei Wilmans xix, Wattenbach und Bilbhaut). Bgl. VII 24: Quanta vero mala toti regno et praecipue miseriae Bavariae ex hoc evenerint nos cotidie experimur (261, 35, fl. A. 324). Prol. II: Modo nempe ubique terrarum et praecipue in provincia nostra . . . clamor auditur, et quod maius est, periculum vitae, discrimen animarum timetur (144, 10, fl. A. 62). Ähnlich schreibt Bernhard mit Bezugnahme auf die ihn umgebende Gegenwart an den Papst: Taedet vivere, et an mori expediat, nescio (Epist. 189, M. 183, 354 B). Bgl. 2 Kor 1, 7. Darüber Haßhagen 23 und die dort angegebene Literatur.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. II: Denique dum praeteritorum temporum calamitatum reminiscimur, instantis quodammodo pressurae quoquo modo obliviscimur (144, 9, ff. A. 62).

<sup>6</sup> Darüber ausführlich Sashagen 31 f. Bernheim 36.

<sup>7</sup> Bgl. Gesta I 1 6 8 28 30 f 45 47 60; II 13 14 und eben bie Erörterung über bas Gute II 65 (hashagen 32). Bgl. Bernheim 39 f.

<sup>8</sup> Gesta, prooem. (351, fl. A. 9). Bgl. Bernheim 49. Wilmans, Borrebe, M. G. 338 f.

<sup>9</sup> Lang 10.

funden bat1. "In Wahrheit muß das Chriftentum mit feiner Bertiefung bes Lebensprozeffes, feinem Befteben auf absoluter Bolltommenbeit bie Empfindung für alles Dunkel und Leid unermeklich fteigern. Das Chriften= tum gestattet, alle Mikstände und Schmergen bes Daseins zu offener Ausiprache zu bringen, die Empfindung bes Leides voll ausklingen zu laffen."2 Ottos Peffimismus ift nicht ein verzweifelnder, sondern ein hoffender, relativ und gemäßigt's, bor allem für Babylon, nicht für ben Gottesftaat berechnet 4, liebevoll und finfter jugleich 5, finfter aber nur für die Welt, die Otto mit Augustin autonomastisch als immundus bezeichnet 6. Gine Weltentsagung, Die dem gangen Mittelalter gemeinfam ift und im tranenvollen Geschichts= bild Dantes auch poetische Geftalt gewonnen bat7. Der gleiche myftische Abicheu vor der Welt zieht sich von den paulinischen und johanneischen Briefen bis herab zu ber "Nachfolge Chrifti" und ben modernen Betrach= tungsbüchlein 8; nicht nur in Bernhard und Gerhoh 9, sondern auch im Scholaftiter Sugo von St Vittor 10 hat er die beredteften Unhänger gefunden. Daß bei Otto dieses Mittelalterliche schärfer ausgeprägt ift, ja bis jum Monchischen fteigt, versteht man von einem Ciftercienser11; jedenfalls ift die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wilmans, Archiv X 135. Bgl. oben Augustinus, Orofius und Gregorius. Über bie "französischen und alteristlichen Borbilber" bes ottonischen Peffimismus hashagen 97.

<sup>2</sup> Suden 159.

<sup>3 3</sup>mmer 7000 Fromme. Suber 162. Gaiffer 24. Bgl. Sashagen 34 f.

<sup>4</sup> Prol. ad Isengrim: Proposui vero prioris (Babylon) conflictationes et miserias, quantum Deus dederit, usque ad tempus nostrum deducere (119, 2, fl. A. 7). Bgl. tiber die Freiheit der Mönche vom Weltelend VII 35. Prol. ad Isengrim: Sed quia plerique gentilium ad commendanda posteris gesta eorum de una earum (Babhlon) plura scripserunt, multa documenta virtutum, ut ipsi rati sunt, persecutiones vero miseriarum nostrorum iudicio nobis reliquerunt (118, 12, fl. A. 5) erumpnas civium Bab. (118, 47, fl. A. 7).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Huber 154 f: "Wir staunen, daß ein Mann, der alles hatte, was des Menschen Herz erfreut, Bilbung, Macht, Reichtum, der Welt so finstere Blice zuwirft und boch im Grunde so voll Liebe, Frieden, selbst Gutmütiakeit ift."

<sup>6</sup> Chron. VII 9 (252, 30, fl. A. 304). Daher später civibus mundi in sordibus magis sordescentibus (253, 3).
7 Rocholl 33.

<sup>8</sup> Der Ausbrud "franthafte religiofe Schwärmerei" (Lubede 15. Grotefenb 8 12) ift alfo boppelt unftatthaft.

<sup>9</sup> haßhagen 34 hat die Stellen gesammelt. Auch in ber Historia ecclesiastica bes Zeitgenoffen Orberitus Vitalis entbeden wir verwandte Klagen.

<sup>10</sup> Ramentlich in ben homilien jum Prediger und ber Schrift De vanitate mundi, ohne nachweisbare Berührung mit Otto. Bei hashagen 24 f. Ahnlich Orberitus Bitalis in seiner Kirchengeschichte (ebb. 25 A. 1). Bgl. v. Giden 315 ff.

<sup>11</sup> Wilmans, Archiv X 132. Rissán, Deutsche Geschichte II 206. Hashagen 34. Bgl. Chron. VII 35: Omnes hii (monachi) ab omni misero mundi rotatu, de quo supra disputatum est, seclusi (269, 1, fl. A. 340).

Konstruktion eines inneren Zwiespaltes aus seiner Doppelstellung 1 entbehrlich, namentlich für eine Zeit, wo ja Staat und Kirche sich so freundschaftlich um= armten 2.

Die volle Löfung, ber eigentliche Schluffel bes ottonischen Beffimismus liegt aber nicht in ber Geschichte, sondern in der Butunft, beren Resultat 3. Triumphierend flingt durch alle Rataftrophen ein unerschütterliches Sieges= gefühl: die in freudiger Erwartung gitternde Schwermut dient nur als duntle Brundfarbe, um den Glang ber aus dem Jenseits mintenden Berrlichkeit um jo prächtiger und farbenreicher hervortreten ju laffen 4. Das irdifche Glend ift nur ein Durchgangsftadium, bas hiftorische Leben ber Menscheit ein Wandern in der Fremde und eine babylonische Gefangenschaft's: diese Über= zeugung, die weit über den Tod hinausträgt, steigert noch das Leid, aber wandelt es auch zum Beilmittel um . Das religiofe Beimweh, Die Sehnsucht nach dem emigen Leben mar es, mas auch unserem Otto die Lebensmüben jo furg 7 und Augusting Gottesftaat fo heimisch machte 8. Infofern wird allerdings Ottos Weltanschauung geradezu ein "optimistischer 3dealismus", ber aber mit seinem Bessimismus in feinerlei Gegensat, sondern vielmehr in logisch notwendiger Wechselharmonie fteht, wie am besten die ottonische Analyse der Begriffe "gut" und "bose" lehrt 10.

Im wahren Lichte erscheint nicht nur Ottos trübe Lebensanschauung, sondern seine ganze Geschichtsphilosophie bloß unter dem teleologischen Gesichtswinkel. Der philosophische wie der theologische Pragmatismus stellt dem Historiker zur Aufgabe, die Begebenheiten an der ewigen Norm des Guten zu messen und in den Taten und Schicksalen den Gang der Vor=

<sup>1</sup> Wilmans und Wattenbach (Nitich III 334). Wilmans X 135. Rocholl 31. Gegen fie Sashagen 23.

<sup>2</sup> Bgl. Sashagen 27. Nitfd III 336 f. Biebemann 121.

<sup>4</sup> Es ift unrichtig, daß Otto die irbifche hinfälligkeit über das jüngste Gericht hinaus, auf den menschlichen Zustand im himmel und in ber hölle ausbehnt (Gunblach III 290).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ngl. Lang 21. Euden 238. Prol. ad Isengrim: Haec est civitas Dei, Hierusalem coelestis, ad quam suspirant in peregrinatione positi filii Dei (118, 8, fl. A. 5).

<sup>6</sup> Guden 159 f.

 $<sup>^7</sup>$  Chron. VIII, prol.: Quatenus et istius spes praesentes labores breves efficiat (278, 10, fl.  $\mathfrak A.$  358).

<sup>8</sup> Boissier, La fin du paganisme I 333.

<sup>9 28.</sup> Giefebrecht, Deutsche Kaiferzeit VI 291. Sashagen 5 A. 4 bekampft ben Ausbruck. Bal. Bernheim 50.

<sup>10</sup> Bgl. Hashagen 32 f, nach bem Otto "jetzt sein Optimismus über alles geht". Selbst mit Bernhards und Gerhohs ethisch-pessimistischer Auffassung über das Areuzzugsresultat (ebd., samt Belegen) steht die des Geschichtschreibers so wenig in Widerspruch, daß er sie unbedenklich hätte aboptieren können und zweisellos durch die Bernhardsche Lösung in De consideratione bestuchtet worden ist.

sehung zu erfassen. Wenn nun überhaupt erft bas Wohin des Geschichtsstromes ben Einzeltatsachen Norm und Wertmeffer verleiht, fo bor allem in bem ottonischen Spftem, mo ber 3med bie Seele ber gangen Geschichte und bas Formale bildet, welches in das Gewirre des Geschehenen Sandlung und organisches Leben hineinbringt. Der von Swigkeit ber im göttlichen Geiste rubende und in der Zeit zur futzeffiven Offenbarung gelangende Weltplan ftellt jedes hiftorische Faktum an seinen Blat, prägt jedem seine Richtung und bleibende Bedeutung auf. Er ift im raftlos treibenden Werden und Bergehen der einzig ruhende Bol, welcher für das gläubige Auge alles Geicheben zur harmonischen Ginheit umwandelt und den Blid auch zur afthe= tischen Burdigung bes "Schonen" in ber Geschichte befähigt 1. Die "teleologische Tendeng", die alles "nach dem beilsgeschichtlichen Zwecke beurteilt" und "das vergängliche Irbische überall zu bem unvergänglichen himmlischen in Beziehung fest", bas britte von ben Rennzeichen, welche Sashagen unserem Autor als spezifisch augustinisch und mittelasterlich zuweist?, gehört wie die beiden andern jum Gemeingut der allgemein driftlichen, theiftischen Anichauuna.

Auch teleologisch steht also im ottonischen Spstem Gott am Anfangspunkt der Geschichte, deren Gesamtzweck ja ohne einen außer ihr seienden und vor ihr denkenden Ordner undenkbar ist. Die philosophische Boraussesung dieses Glaubens an einen "jederzeit tätig in den Geschichtsverlauf eingreifenden Willen" war Ottos vermittelnder Realismus, der die Transsigendenz Gottes ebenso stark betonte als den Zusammenhang zwischen ihm und der Welts. Otto hat die Geschichte nicht nur in ihrem Berlaufe an das Fortschreiten des Heilsmomentes geknüpft, sondern sie selbst in hersvorragendem Grade an dem Zweck alles Irdischen und Kreatürlichen teilenehmen lassen, das menschliche Erkennen vom Geschaffenen zum Schöpfer som Sichtbaren zum Unsichtbaren zu leiten; sie ist selbst eine Offenbarung Gottes, die jeden zur Betrachtung und Bewunderung zwingts, ein Hymnus voll wunderbarer Harmonie, wie schon Augustinus gelehrt hattes.

Die alte Philosophie, welche die Zwedmäßigkeit der Gestirne durchschaut hatte, ftand ratlos bor bem Wechsel der Zeiten, den sie als blinden Zufall

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Prol. III: Pulchre igitur ufw. (171, 3, fl. A. 122).

<sup>2</sup> Sashagen 50. Bgl. Sashagen 70.

<sup>3</sup> Saghagen 17. v. Giden 602f.

<sup>4</sup> Prol. ad Isengrim: Ut a creatura ad creatorem cognoscendum per transitoriae vitae miseriam mittantur (118, 19, fl. A. 6). Bgl. Hagen 70.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. IV: Nullum iam esse sapientum puto, qui Dei facta non consideret, considerata non stupeat, ac per visibilia ad invisibilia non mittatur (ff. M. 170). Baí. Augustinus. De civ. Dei X 17.

<sup>6</sup> Augustinus, De civ. Dei XI 18 23; XIV 26; XIX 13. Bgl. Sepric 49

ober blinde Notwendigkeit beutete: erft bas Chriftentum hat auch in ber Geschichte jene Teleologie entdedt, welche ichon Baulus auf dem Areopaa aus= ibrach 1. Die Offenbarung mar es, die auch den Bischof von Freising lehrte, daß ber Amed "vom Individuum auf die Menschengattung übertragbar" 2 sein muß, jugleich aber, daß diefes Biel wie beffen Renntnis nicht immanent. sondern tranfgendent ift und für die einzelnen wie für die Gattung in der Emiakeit lieat's. Aber dieser Amedbegriff belebt, idealisiert und stempelt die Geschichte icon in ihrem inneren Berlauf gur natürlichen Offenbarung nicht minder als die außere Ratur4; die Geschichtsbewegung felbst icon weift auf eine über bem Gangen ftebende, fie beberrichende Weltregierung eines Soberen hin, in dem sich Idee und Ursache verbinden 5. Nicht als eine ben freien Forschungsgeift unterbindende "Fessel", welche die Tatsachen vergewaltigt und "für die Gegenwart ju Korrekturen nötigt" 6, faßt Otto diesen über= greifenden Weltplan auf, sondern organisch und aposteriorisch mächft ihm derfelbe aus dem Innersten der hiftorischen Tatsachen beraus und läßt deren Bielheit als Offenbarung eines Prinzips erscheinen. Die göttliche Bor= sehung, welche die ewigen Ibeen auch ausführt und dadurch zugleich als tieffter Grund an die Spige der Ursachen tritt, wird gur Achse der Welt= geschichte, die höhere 3dee ju ihrer verborgenen geder, der gegenüber die nächftliegende Urfache nur fekundare Bedeutung erhalt?; aber wenn auch bie gesamte Geschichte im Geifte des Weltenlenkers icon ewig beftimmt als "ein präordiniertes Spftem von Ursachen und Wirkungen"8 liegt, so wird boch durch diese ideelle Abgeschloffenheit die Ausführung durch die Borfehung, das regle Geschehen ebensowenig bedeutungslos als durch den Blan des Rünftlers des Plans Übersetzung in die Wirklichkeit. Die Berwebung des empirifchen Geschichtsftoffes mit bem driftlichen Glauben an ben unmittel=

<sup>1</sup> Apg 17, 22 ff. Bgl. Seprich 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Bergmann ist bies wiffenschaftlich unerwiesen und Aufgabe ber Menscheit wird es, erst die Sinsicht bes Zweckes zu erringen, die wir noch nicht besitzen (Christl. Geschichtsphilos. 19 f). Bgl. 9.

<sup>3</sup> Die Berbindung von Gludfeligkeit und fittlichem Fortschritt, die Bergmann (24) mit Kant verlangt, hat Otto im achten Buch tranfgenbent gelöft.

<sup>4</sup> Rocholl 42 44. Bergmanns Bebenken 5 8 find nicht ftichhaltig.

<sup>5</sup> Rocholl 549 552. Bgl. 67: "Der Plan im Menschen macht nicht allein bie Geschichte." Daher verlangt Humbolbt auch von ber Geschichtsforschung, daß fie über bie Erscheinungen hinaustrete (Rocholl 551).

<sup>6</sup> Wilmans, Archiv X 140. Bubinger (1881) 349 A. 4.

<sup>7</sup> Bgl. Gaiffer 19 22 30.

<sup>\*</sup> Balzani, Cronache italiane 232. Daher bie Wertschätzung ber Borbebeutung (Lang 18).

<sup>9</sup> Bgl. Seprich 11 f 47. Es ift boch ein Unterschied zwischen ber augustinischen Fertigkeit ber 3been und ber platonischen (12).

baren Einfluß einer höheren Weltregierung und an das Walten des Weltzgeistes in den Ereignissen ist fast der wesentlichste Fortschritt, den Ottos Werk innerhalb der mittelalterlichen Geschichtschreibung inauguriert hat 1, eine ähnliche Großtat wie die Beugung der aristotelischen Gedankenmassen unter die einheitliche kirchliche Scholastik durch Albert und Thomas: denn das göttliche Walten bringt bei aller dramatischen Lebendigkeit eine so planzolle Gesanteinheit hervor, daß sie die Unebenheiten des stückweise betrachteten Einzelnen dis auf den letzten Rest in der Harmonie und Ordnung des Ganzen auslöstt. In ihrer Grundlage war allerdings diese providentielle Auffassung der Geschichte, schon von Augustinus gegeben, eine "selbstverständzliche Vorausssehung mittelalterlicher Historiographie" und "einer der Angelzpunkte mittelalterlicher Weltanschauung"3; ist sie doch nichts weiter als der "absolute Theismus" der katholischen Religion.

Das Resultat dieses Einheitlichen, Zielbewußten, das sowohl in Gottes ewigem Geschichtsplan liegt, als auch dem realen Geschichtsftrom den Weg anweist, erblickt der Chronist des 12. Jahrhunderts als ein echter Sohn einer sturmbewegten Kampseszeit ganz unter dem kirchenpolitischen Gesichtswinkel. Zum objektiven Ziel der Geschichte wird ihm die Erhöhung des Gottesstaates, der Kirche zum Gipfel der irdischen Macht und Größe wie zur mystischen Bollkommenheit des himmlischen Endzustandes. Menschliche Leidenschaften, Revolutionen und Verfolgungen dienen nach göttlicher Absicht nur zur Vollendung des Ausbaues des Leibes Christis. Das wird uns namentlich seine Zweistaatentheorie lehren.

Doch auch in den einzelnen Tatsachen kennt Otto weder Zufall noch Fatalität<sup>5</sup> und verliert er "nie den Blick auf das Ganze"<sup>6</sup>; die göttliche Weltregierung durchwaltet alle Fasern seiner Geschichte und verleiht dem Kleinsten Plat und Wert, wenn sie auch nicht bei allem und jedem hans delnd eingeführt wird?. Durch diese Motivierung und Berteidigung der

<sup>1</sup> Gaiffer 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prol. ad Rainaldum: Sec. legem totius (fl. A. 4). Prol. VII: Universitati prodest (fl. A. 294). Bgl. Huber 188. Lang 17 19 29. Wilmans, Archiv X 131. Gaiffer 23. Bach, Dogmengesch. b. Mittelasters II 261. Ebenso Augustinus, De civ. Dei XII 4 (vgl. Riemann 14).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. Hashagen 70 (bazu 98), wo bas Zitat aus Augustinus: Nullo modo est credendus (Deus) regna hominum eorumque dominationes et servitutes a suae providentiae legibus alienas esse voluisse.

<sup>\*</sup> Bgl. Rohrbacher, Universalgeschichte ber tatholifchen Rirche (Uberfetzung) I Ginl. xIII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. III: Non ergo fortuitis casibus (170, 47, ff. A. 121); II 14: Nec fatali eventui (149, 37, ff. A. 74). <sup>6</sup> 粉aib, Schmidts 3tfcr. II 112.

<sup>7</sup> huber 155. Lang 20. Deshalb kann man aber boch nicht von einer mbfliichen Scheu, ben Schleier ber Borsehung zu heben, reben (Huber 115).

"göttlichen Sandlungen" vertieft Otto um vieles die allgemein mittelalterliche Geschichtsteleologie 1. Gott bernachlässigt bie Welt nicht, die er geschaffen, sondern seine Borsehung leitet mit Macht und Beisheit bas Geschaffene. erhält es liebevoll und ordnet alles, mas geschieht, nach seinem Winke? Schritt für Schritt ichreitet bas "große Drama mit ungeheuren Bewegungen und Erschütterungen" 8 voran, bis die Berheifungen des Weltenherrn sämtlich erfüllt find . Überall fragt Otto nicht nur nach ben Tatsachen, sondern nach ihrem Quare, dem teleologischen Motive des göttlichen Willeng 5: reftlos geht felbst bas "Irrationale" 6 in bas Zwedmäßige auf, Zufall kennt Ottos Geschichte nicht?. Auch die Christenverfolgung bes Rero ift nicht ohne ben "Ratichluß Gottes" geschehen8. Die Geschichtsereigniffe find nichts anderes als eine funkelnde Rette von lauter Triumphen des unbeweglich thronenden Beidichtsherrn über feine knirschenden Feinde, Gottes Urteile, Die wir fogar widerftrebend betrachten muffen . Beisheit, Gute und Macht, alle Bolltommenheiten Gottes spiegeln sich in ihnen wider. Naturgemäß tritt baber seine erhabene Majeftat am gewaltigften in ben Schicfgalen ber Rulminationspuntte alles hiftorischen, ber Weltreiche hervor, die Gott nach Willfür wechselt, die er, den Schicfalstelch in der hand, bald demütigt, bald erhebt, und durch die er feine Beltregierung organisch weiter übermittelt 10; gerade das ftolze Rom, in dem die Erdenmacht gipfelt, hat

<sup>1</sup> Sashagen 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. VII, prol.: Proinde non iuxta quosdam (Deiften!) Deum negligere mundum, sed potentissima maiestate, quae non erant, creasse, sapientissima providentia creata gubernare, benignissima gratia gubernata conservare, ex hoc liquido datur intelligi, quod quilibet sapiens et bonus propria benefacta diligit et amplectitur... Deus quae fecit diligit, nichilque eorum quae fiunt, sine eius nutu fieri potest (247, 32, fl. A. 294). Bgl. Hashagen 71.

<sup>\*</sup> Rgl. bas achte Buch und IV 4: Civitas igitur Christi pene omnia sibi . . . promissa in praesenti iam accepisse cernitur (198, 2, fl. A. 181).

<sup>5</sup> Bgl. Chron., prol. III und IV (quare . . . voluit). Das bebeutet nicht bie kausale "Notwendigkeit" (Bübinger [1885] 349), sondern die Bernünftigkeit und zweckvolle Begründung des Geschehenen.

6 Rocholl 598.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Non fortuitis casibus, sed Dei providentiae schreibt Otto die Zunahme der Berbrechen beim Auszug aus Ägypten (I 20), das Wachstum Roms (Prol. III) usw. zu. Bgl. für Tiberius III 11 (nutu Dei), Caligula III 12, Nero III 15.

<sup>8</sup> Chron. III 15: Primus enim persecutionem in Christianos movit, quod non sine consilio Dei factum credimus (180, 12, fl. A. 143).

<sup>Chron. V 36: Considerare Dei iudicia ... etiam nolentes compellimur (228, 25, ff. M. 251); III 12: Vide iustissima ac occultissima Dei iudicia de inimicis suis ... de hostibus triumphat (178, 20, ff. M. 139).
Rgf. IV 28; IV 16.
Rgf. Lang 19.</sup> 

<sup>10</sup> Chron. VII prol.: Si potestates omnes ordinat, multo magis regna, per quae alia minora disponit, eorumque mutationes fieri permittit (247, 42, ff. 31.294). Prol. III: Si quis vero contentiosus est, audiat in potestate figuli esse, aliud vas in honorem,

seine Größe nicht etwa seinen Göttern, sondern nur dem Gebieter über Licht und Finsternis zu verdanken, welcher an der zur Weltherrschaft auserlesenen Stadt zeigen wollte, wie er eben das Schwache auswählt, um das Starke zu beschämen. So verknüpft die Teleologie in einem Anoten die civitas Dei und die civitas terrena, Christentum und Heidentum.

Bei einer berartigen Stimmung der Chronik ist es begreiklich, daß die Borsehung darin besonders strafend und züchtigend, rächend und niedersschmetternd auftritts: der Tod des Ninus und des Chrus , des Herodes und des Pilatus, des Caligula und des Nero, des Balens 10, des Attila 11 und des Theodosius 12, der Zug des Odoaker 18, es sind lauter gerechte Gottessgerichte, die selbst in der Berhängung der Strafe harmonisch wirken; sogar den Christen bleibt für ihre Sünden die irdische Bergeltung der Geschichte

aliud facere in contumeliam. Audiat in potestate iudicis esse, quem velit humiliare, et quem velit exaltare. Denique, si Dominus, utpote iudex discretorque rerum, calicem in manu habens, primo Babylonem inebriando a Medis humiliavit, Medisque a Persis, Persis rursum a Graecis, Graecis postremum a Romanis humiliatis, Romam quoque humiliandam ad tempus exaltare voluit. Si haec aequa lance pensans omnia mortalium varietates necti, numquid argui a factura sua factor poterit? Sub potenti itaque manu Domini regna mutantis... (171, 4, fl. A. 122). Bgl. für Augustin Seprich 17.

- ¹ Chron. III prol.: Non ergo fortuitis casibus nec falsorum deorum cultui, sed Deo vero formanti lucem et creanti tenebras ascribendum reor, quod ad tantum fastigium principatusque monarchiam ex humili ac pauperi statu Romanorum res publica crevit (170, 46, ff. A. 121). Bgf. Lang 33.
  - <sup>2</sup> Chron. II 18 (fl. 21. 78).
  - 8 Suber 155. Sorgenfren 5. Sashagen 72.
- 4 Chron. I 7: In ipsoque veridice impletum est: omnis qui acceperit gladium, gladio peribit (Mt 26, 52) (135, 14, fl. A. 42).
- <sup>6</sup> Chron. II 14: Res miranda ac miseranda, nec fatali eventui, sed Dei occultis iudiciis tribuenda (149, 37, ff. A. 74).
- 6 Chron. III 7: Quod scelus Dominus advertens . . . ob sacrilegium in Christum eiusque coaevos crudele commissum piaculum (175, 24, ff. A. 133).
  - <sup>7</sup> Chron. III 12 (fl. A. 139). 8 Chro
- <sup>8</sup> Chron. III 12 (ff. 91, 139 f).
  - 9 Chron, III 16 (fl. 21, 145).
- <sup>10</sup> Chron. IV 16: Iusto Dei iudicio id factum creditur, ut qui eos veram fidem petentes igne perfidiae accenderat, ipse ab eis igne materiali accensus, communi quoque careret sepultura (203, 38, fl. M. 195).
- <sup>11</sup> Chron. IV 28: Iusto iudicio Dei id factum arbitror, ut qui semper humanum sanguinem sitiverat, proprio quoque sanguine suffocatus interiret (210, 49, ff. M. 211).
  - 12 Chron, V 3: Ob ea . . . (fl. 21, 223).
- 18 Chron. IV 30: Itaque cum Romanum imperium, quod caeteris mundi regnis obfuscatis solum regnare videbatur, cum et ipsi peccatis exigentibus iusto Dei iudicio ea, quae aliis mensum erat gentibus, mensura remetiendum fuit (211, 35, fl. A. 213). Bal. meiter Sashagen 72 A. 4.

Studien aus ber Geschichte. IV. 2 u. 3. 188

nicht erspart. Indes fehlen auch die dem Zwed der Chronif allerdings weniger willkommenen wohltätigen Wirkungen des göttlichen Eingreifens in die Geschichte nicht, da Gott ja alles liebt, was er erschaffen<sup>2</sup>.

hierin liegt vor allem das milbernde und versöhnende Moment für Ottos "peffimiftifche Auffaffung"3; auch Glend und Beranderung in ber Geschichte sind das Werk einer höheren Beisbeit und Liebe 4. "Daß die Welt vergeht, daß fie jo ungludlich wechselt", bewirkt ber göttliche Wink, aber nicht aus haß, nicht aus Neid, nicht aus Grausamkeit, nicht aus Born, sondern aus gerechter und wohlgeordneter Absicht, mag fie uns auch verborgen sein; alles, selbst das Übel erfährt so durch seine Einaliederung in Die Zwedordnung eine optimiftische Umwertung: mas der Gott der Gute in ber Geschichte erlaubt, "mag es auch in fich ichaben, nütt ber Universalität" 5, indem es Gott jum Guten lenkt. Bene erbarmliche Fortung, Die fich Die Philosophen als nimmer ruhendes Rad gedacht, fie ift in Wirklichkeit nur ein Berhängnis Gottes, das ihm dazu bient, feine Erhabenheit gegenüber bem Elend ber Menschen und ber Unbeständigkeit der Welt zu offenbaren 7. Im einzelnen illuftriert Otto am Migerfolg des zweiten Kreuzzuges mit bilfe philosophischer Deduktionen, wie das Unglud eine Folge und Strafe ber Sunde, wenn nicht aut feiner Natur nach, fo doch nutlich als Mittel, und wenn nicht nüglich für dies, fo doch für jenes fei; fo konne die ge= scheiterte Expedition wohl nicht aut für ben Zeitgewinn ober die körperliche Bequemlichkeit, aut aber für bas feelische Beil genannt werden 8.

<sup>1</sup> So die Überschwemmung des Chärobachs auf dem zweiten Kreuzzug (Gesta I 45). Bal. über Friedrich von Schwaben Gesta I 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. VII prol. (Kl. A. 294). Friedrich wird nutu Dei bei der Beroneser Klause gerettet (Gesta II 16). Sbenso Chron. III 12 beim Tob des Caligula. Schon in den heidnischen Anfängen Roms wählte Gott das Schwache zu den welthistorischen Taten aus (Chron. II 18, kl. A. 78). Bgl. Sorgenfrey 7. Hashagen 72. Weitere Stellen unten.

<sup>8</sup> Gaiffer 24, 29. 4 Lang 24. Gaiffer 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. VII prol.: Quod sine odio ... Nullum enim malum auctor bonitatis et fons pietatis fieri permittere credendus est, praeter id quod quamvis in se ipso noceat universitati, prodest (247, 43, fl. A. 294). Bgl. Reintens 31. Den gleichen Gebanten vertritt Hugo von St Bittor (De sacr. l. 1, p. 4, c. 23): Quod bonum universitatis Deus impedire non habet, etiam si illud alicui bonum non est (M. 176, 243).

<sup>6</sup> Chron. VI 9: Hic tam miserrimus ... anceps rerum status (233, 31, ff. A. 263).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. V 35: Cum et ipsum (regnum Romanorum) ad ostendendas mortalium miserias ac instabiles mundi rotatus auctor omnium Deus in illo ad quem profecerat statu manere nollet, in se ipsum miserabiliter dividi ac per hoc desolari et imminui permisit (228, 9, fl. X. 250). Prol. ad Isengrim: Ut a creatura ad creatorem cognoscendum per transitoriae vitae miseriam mittantur (118, 9, fl. X. 6).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Gesta I 60: Etsi non fuit bona pro dilatatione terminorum vel commoditate corporum, bona tamen fuit ad multarum salutem animarum, sic tamen ut bonum

Damit leitet Ottos Gedankengang von selbst vom finis operis zum finis operantis, bom physisch jum ethisch notwendigen, bom entfernteren jum nächften Zwed ber Geschichte über, ber Bervollkommnung ber Menschheit. Otto teilt mit bem gangen Mittelalter die auf ber theogentrischen fußende anthropozentrische Anschauung und erblickt im Mikrokosmos Weltziel und Weltvollendung 1. Bur ihn ift aber biefer immanente 2wed ein moralischer. ber sittliche Läuterungsprozeg ber Menschheit; in Diesen Spharen liegt bas "Unfichtbare", ju welchem uns bas "Sichtbare" in ber Geschichte "ichiden" foll2. Darin, daß man die Geschichte für Leben und "Bragis" nugbar macht und mit der Erzählung einen sittlichen Lehrzweck verbindet, besteht ja Die pragmatische Darftellung3. Schon lange vor Kant hat Otto die Ge= schichte in gewissem Sinne als einen ethischen, nicht einen physischen Prozeß dargestellt 4, wenn er auch, mit Kant übereinstimmend, nicht an einen extensiv ununterbrochenen ethischen Fortschritt, der den Coochen und Bolkern erft ihren Wert verleiht, selbst nicht an ein Wachsen der für ihn in der Kirche inkarnierten Sozialethik und Religiosität geglaubt hat 5. In der stetigen Bunghme ber flösterlichen und flerikalen Strenge, im providentiellen Tugend= fortichritt bes reinen Gottesftaates, hatte er bafur wenigstens einen intenfiven, ideellen Erfat 6. Die Welt, ahnlich wie Agnpten beim Auszug Braels, baumt fich nur noch ftolger auf, wenn Gott seine Diener aus ihr heraus= ruft?. Das hindert indes nicht, daß den Geschehnissen der Geschichte für alle eine fittigende Beftimmung innewohnt. Wie die Erfahrungen im Gingel= leben für das Individuum, fo find auch fie, die Erfahrungen von Genera-

non pro dato naturae, sed pro utili semper accipias . . . nos ob superbiam lasciviamque nostram salubria mandata non observantes merito rerum personarumve dispendium deportasse (387, 5, fl. A. 92). Baí. Sashagen 32.

<sup>1</sup> Bgl. Rocholl 588 f.

<sup>2</sup> Bgl. Hashagen 34. Da auch die Parallelen bei Hugo von St Biktor, Augustin und Gregor.

<sup>3</sup> Bgl. Kihn, Enghklopäbie und Methodologie ber Theologie, Freiburg 1892, 296.

<sup>\*</sup> Bgl. Bergmann 10. Weitere Zusammenhänge zwischen phhisichen und ethischen Ericheinungen und Entwicklungen in Ottos Geschichtsauffaffung bei hashagen 33 und A. 5.

<sup>5</sup> Wir erinnern nur an seine Auffassung von seiner Gegenwart und von ber schüchtern ausgesprochenen Verschlechterung der Kirche durch ihren äußeren Glanz. Bgl. Rocholl 581 f 586.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Chron. VII 9: Rigor etiam tam in monastico quam in clericali ordine ex hinc usque in praesentem diem amplius coepit crescere, ut iusto Dei iudicio, civibus mundi in sordibus magis sordescentibus, cives sui ad summam virtutum per eius gratiam magis ac magis proficiant (253, 2, fl. M. 305).

<sup>7</sup> Chron. I 20: Unde et adhuc Domino de Aegypto mundi huius servos suos ad regnum suum vocante, mundum frequenter concuti ac turbari videmus (139, 2, fl. 26. 50).

tionen, ein Erziehungsmittel für das gesamte Menschengeschlecht in der Hand der Borfehung 1; eine Doktrin, die schon Justinus und die älteren Alexan= driner aufgestellt\*, Augustinus popularisiert hat 3.

Diefe gottliche Badagogit, welche felbft Alexander dem beidnischen Rom gegenüber als Wertzeug gebraucht und durch des Regulus Beispiel die Menschheit in den Tugenden und der Entsagung unterweift's, entwirft Otto in ihren gewaltigen driftlichen Rügen allerdings erft bei ber Behandlung der groken Fragen der Erlöfung, besonders der Frage nach dem Grunde ber sutzessiven Offenbarung Gottes im Brolog des dritten Buches. Die Beils= ökonomie Augustins behnt er ba weiterspinnend auf die gange vorchriftliche Welt aus, mahrend jener fie mehr auf das Bolt Gottes ju beschränken und die übrige Menscheit nur als Mittel jur Erziehung der Ermählten bin= zuftellen versucht mar 6. Deshalb ließ Gott den Weltstaat vor Chriftus fich felbst überlaffen blüben und entzog ihm nur die Gnade, damit einerseits feine Auserwählten den Reichtum feiner Gute und der Erlösungsanade ein= faben, und die driftlichen Jahrhunderte aus der Bergangenheit Dank und Sündenflucht lernten, damit aber auch anderseits die Berlaffenen erkennten, was sie ohne Gott vermöchten, damit jene ihn liebten und biese ihn nicht haffen konnten7. Bis jum tiefften Abgrund ber Schandlichkeit ließ Gott bie

<sup>1</sup> Bgl. Gaiffer 30. Sashagen 68. 2 Sipler 13.

<sup>8</sup> De civ. Dei XII, 22; X, 14 46. Bgl. Riemann 18. Seprich 41.

<sup>4</sup> Chron. II 28: Alexander, quasi adhuc vivente paedagogo (156, 26, 21. M. 89).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. II 34: Vides quot modis in his verbis ad exemplum patientiae contemptumve mortis ac doloris amore virtutum incitamur . . . omnia despicere Regulum . . . contemptus praesentium, abrenuntiatio parentum, possessionem ac postremo sui ipsius abnegatio? Quam trinam abrenuntiationem in scriptura sacrafrequenter invenimus (160, 5, fl. M. 97). Bgl. Sashagen 43 f.

<sup>6</sup> Agl. Seprich 48, ber S. 51 sich gegen die Ansicht von Fr. Thomas wendet, Augustin lehre eine negative und positive Vorbereitung des Heidentums, immerhin aber zu weit geht.

<sup>7</sup> Chron. III prol.: Si divitias bonitatis suae volens ostendere ecclesiae suae diutissime in propriae libertatis arbitrio, civitatem mundi permisit temporaliter florere, culpandus non est, tam quod eam propriae voluntati deseruit, quam quod electis suis, istius comparatione castigatis, divitias bonitatis suae ostendit . . . Itaque si tot secula retroacta non ad peccata impellendo, sed quod suum erat non largiendo, ad hoc ut supervenientibus seculis exemplo priorum, quid fugiendum esset, unde gratias salvatori suo referrent, ostenderet; si, inquam, eos ad hoc voluntati suae deseruit, ut et ipsi, quid sine eo possent, cognoscerent, et redempti, quid ex gratia Salvatoris haberent, addiscerent; sicut ab illis iuste non potuit culpari, sic his maximam materiam dedit, unde iure debeat amari (169, 45, fl. M. 119 f). Bgl. Robertus Pullus, Sent. l. 3, 1: Chriftus fam fo spät, ut invaletudinem suam experti minus ingrati suo existerent liberatori . . . ut quid possent per se, experimento discerent, longo tempore sibi relicti sunt (M. 186, 765).

ihm feindliche Welt herabsinken, um sie allmählich durch Gesetze und Philosophie moralisch und sozial zu heben und für eine höhere Lehre und Sitte empfänglich zu machen. Selbst die römische Weltherrschaft ist in diese Schule des göttlichen Lehrmeisters einbezogen: aus ihr sollten die Menschen die Einheit im Glauben und die Anbetung des göttlichen Erlösers lernen; erst wenn sie sich ausgetobt in ihrer Rebellion, und müde geworden unter der Last des Irdischen zu den Füßen des Römerfürsten lagen, waren sie fähig, das Wort des Friedens und der Erquickung vom Heilande zu hören<sup>2</sup>.

Im ethischen Lichte dieses Zweckes der Geschichte verwandelt sich vollends jene scheinbare Störung, deren subjektiver Rückschlag in den Exklamationen der Chronik hervorbricht, Elend und Veränderlichkeit, zu einem tiesbegründeten, ja integralen Mittel in der pädagogischen Weltordnung, zu einem göttlichen Gnadengeschenk, das uns zur Vermeidung des Stolzes und zur Erstrebung der Tugend anspornen solls. Nichts kehrt in der Chronik so häusig wieder, nichts hat der Cistercienser auf dem Bischofsstuhle inniger ausgesprochen als die Moral dieser Hinfälligkeit, die Abkehr vom Zeitzlichen zum Ewigen<sup>4</sup>, welche schon Augustinus den erziehlichen Aufgaben der Geschichte eingereiht hatte<sup>5</sup>; und auch die Gesta sind dieser Tendenz treu geblieben, wenn z. B. aus der Vergänglichkeit gerade der menschlichen Größe die Notwendigkeit der Demut für die Fürsten geschlossen, oder wenn Verthold von Zähringen wegen seines Ausspruchs über den ewigen Wechsel

¹ Chron. III prol.: Exstant hinc fabulae turpissimae, facta turpiora, hystoriae immanissimae, opera immaniora, de quibus omnibus in superioribus sat me dixisse arbitror. . . . Deinde paulatim crescente ac proficiente, tam ex societate hominum simul commanentium, quam ex collatione eorundem ad leges condendas sapientia, philosophorumque mediante doctrina, cum, ut dixi, iam totus mundus tam virtute Romanorum inclinatus, quam sapientia philosophorum informatus fuisset, essentque hominum ingenia ad altiora vitae praecepta habilia capescenda (170, 22, tl. 21. 120). Primo, ut dixi, ut ad maiora intelligenda promptiores ac capaciores essent mentes hominum (170, 35, tl. 21. 121).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. III prol.: Secundo, ut his modis unitas commendaretur fidei, quatenus unius urbis terrore ad unum hominem colendum homines universi constricti, unam quoque fidem tenendam coelestemque in ea non hominem tantum sed auctorem omnium colendum ac adorandum Deum addiscerent. . . . Hinc in eius ortu per totum orbis circulum mundus attritus malis ipsisque suis seditionibus fatigatus, sponte quiescere ac Romanorum principi servire potius quam rebellare voluit, ut ipsum in carne venisse daretur intelligi, qui sub terrenorum mole onere depressis ac fatigatis, clementer diceret: venite ad me (170, 36, ft. A. 121).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. VII 24: Quae varietas humanarum rerum ex ubertate gratiae Dei descendens etc. (261, 31, fl. M. 324).

<sup>4</sup> Bgl. Gaiffer 25 f. 5 De civ. Dei X, 17. Bgl. Seprich 48.

<sup>6</sup> Gesta I 4: Principes quanto maiores sunt, tanto se gerant submissius iuxta Ciceronem (Off. I 26 40) (350, 10, fl. A. 15).

von Freud und Leid gelobt wird<sup>1</sup>. Die Chronik gar ist gleichsam durchstränkt von dem Drange, der gesamten Geschichte ihren aszetischen Gehalt auszupressen: die Schandtaten der heidnischen Mythologie<sup>2</sup>, der Sturz Babylons<sup>3</sup> und Roms<sup>4</sup>, der Untergang des Chrus<sup>5</sup> und des Alexander<sup>6</sup>, das Unglück Karls d. D.<sup>7</sup>, Heinrichs IV.<sup>8</sup> und der Mitzeit<sup>6</sup> klingen sämtlich in der "Weltslucht" aus, wie man heute jene christlich=mönchische Anschauung des Mittelasters sowohl wie der Patristik zu nennen beliebt.

Es wäre hier am Plaze, neben Ottos scholaftischer und mystischer Weltanschauung auch seine aszetische Auffassung und Beranlagung zur Geltung kommen zu lassen, da er ihr in obiger Weise seine ganze Geschichte eingeordnet hat. Es würde uns aber zu weit ins praktische Leben und Fühlen des Cisterciensers hineinführen. An einzelnen Beispielen haben schon Huber und Hashagen die Spuren dieser nicht zu verachtenden Seite des ottonischen Geistes und Gemütes auch in der Chronik nachgewiesen, so in den "Schlagwörtern der aszetischen Literatur", welche sich selbst in des Heiden Regulus Charakteristik eindrängen 10. Am meisten taucht natürlich die aszetische Tendenz im letzten Buche auf, wo das Seelische die Oberhand gewonnen hat, und sie hat sich da namentlich in der Einteilung der vor dem ewigen Richter stehenden Gerechten kundgegeben 11. Aber selbst hier huldigt Otto nicht jenen mönchischen Extremen, welche in ihrer übertriebenen Aszese zu Feinden des Weltsebens geworden sind 12, wenn er auch mit unverkenn=

Gesta I 8: Magnifica vox et viro forti digna, qui nativorum volubilitatem sine litteris, naturali percipiens ingenio fic in Glüc und Unglüc gleichblieb (358, 4, fl. A. 24 f).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. I 19 (fl. 21, 50). <sup>8</sup> Chron. I 32 (fl. 21, 60).

<sup>4</sup> Chron. II 51 (ff. A. 117); IV 33 (217). Bgl. Prol. VI (253) unb VI 17 (269).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. II 14 (fl. **21**. 74). <sup>6</sup> Chron. II 25 (fl. **21**. 87 f).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. VI 9 (ff. 24, 262).

<sup>8</sup> Chron. VII 9: Nonne tam inauditum, tam inhumanum hoc mundi factum (252, 19, fl. N. 9).

<sup>9</sup> Chron. VII prol. (ff. 21. 295); VII 24 (324).

<sup>10</sup> Contemptus praesentium, abrenuntiatio parentum, possessionum ac postremo sui ipsius abnegatio (Chron. II 34). Βαί. φαθήαςεπ 43.

<sup>11</sup> Chron. VIII 17: Iudicans erit (ordo) perfectorum, qui propriis voluntatibus et facultatibus abrenunciantes. . . . Iudicandus non tam perfectorum, iustorum tamen, qui sua licite possidentes, operibus misericordiae obtinere meruerunt, ut ad dexteram collocati, iudicati prius et examinati benigne audiant . . . (286, 29, fl. A. 378). Es wäre unnötig gewesen, auf die Bäter und Zeitgenossen zurüczugehen (Hakhagen 65), da dieselben Gedanken auch jeht noch in jedem aszetischen Hahrbeit zu finden sind und in der Natur der Sache, dem Begriff der christlichen Aszese und der Heiligen Schrift begründet sind. Auch die Anwendung dieses "traditionellen Schemas" auf das lehte Gericht ist dem Cistercienser nicht eigentümlich (vgl. oben II C 1), wie Hakhagen 65 meint.

<sup>12</sup> So Gerhoh und in etwa auch Bernhard.

barer Absicht für die Ewigkeit benjenigen, die ihren Eigenwillen verleugnet und auf irdische Güter verzichtet haben, eine eigene, den Weltleuten unerreich= bare Aureole reservierte. Der Besit bleibt erlaubt, falls er nur in erlaubter Weise gebraucht wird.

Bang naturgemäß und ben allgemeinen Anschauungen entsprechend zeigt ber aszetische Zwed ber Geschichte zwei Seiten, eine negatibe und eine positive, die in Ottos Chronik in der Regel verbunden auftreten. Der Belt und ihrer civitas gegenüber bredigt die Geschichte dem Menschen Abkehr bon ben irdischen Dingen, Gott, ber civitas Dei gegenüber, Sehnsucht nach ben himmlischen 2: eine Baraphrafe bes Abbentsgebetes ber Rirche: ut doceas nos et terrena despicere et amare coelestia. Beil in der Beränderung der Zeiten nichts stehen kann, so beginnt schon der Brolog, geziemt es sich für ben Beisen nicht, bem Zeitlichen anzuhängen, ba er nicht wie ein Rad fich breben, sondern wie ein Quadrat feststehen soll's. "O un= gludfelige und blinde Beifter", ruft Otto aus, "die wir die Welt lieben, die wir ihr wie etwas Ewigem und Bleibendem anhaften wollen", ohne auf Die Rataftrophen in ber Geschichte ju achten: "wir finten mit bem Sinkenden, wir gleiten mit bem Gleitenden, wir freisen mit bem Rollenden, und julett geben wir unter mit dem Untergebenden!" 4 Wie die Tiere des Meeres werden die Menschen hin= und hergeworfen, die für hinfällige Chren fampfen 5; nicht nur feben, sondern greifen konnen wir in ber Geschichte ben Bechsel und das Elend, und bennoch klammern wir uns an das Bergangliche wie an etwas Unvergängliches!6 Auch die Wanderung der Reiche offenbart uns flar, daß den hinfälligen Dingen fein Glaube ju ichenten ift, und die wankende Welt denjenigen nicht halten kann, der fich auf fie ftugen will? Deshalb, das ift die praktische Schluffolgerung, und dazu häuft eine weise

¹ Bgl. Haßhagen 65. Ühnlich im einleitenden Sat von Chron. VII 35 (vgl. unten Schluß von II C 1). Auch hier hätte Haßhagen als Parallele zu sua tamquam non sua possidentes nicht das augustinische habentes tamquam non habentes zu zitieren brauchen, da es schon im Brief des hl. Paulus 1 Kor 7 heißt: tamquam non habentes (29); tamquam non possidentes (30); et qui utuntur hoc mundo, tamquam non utantur (31). Bgl. weiter Haßhagen 67 f.

<sup>2</sup> Bgl. Sashagen 68.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Prol. ad Isengrim (fl. A. 5). Die beiben Eigenschaften der Liebe der Gottesstadt nach Augustin.

<sup>4</sup> Chron. II 25 (155, 47, fl. A. 87 f): Cadimus cum cadente, labimur cum labente, volvimur cum rotante, postremo perimus cum pereunte. Weber bei Orofius noch bei Effeharb findet fich derartiges (Hashagen 27 A. 9).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. VI (ft. 21. 253).

<sup>6</sup> Chron. II 14 (fl. A. 74); I 32 (60).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. V 36: Quomodo enim te sustentabit, qui stare non potest? Vel qualiter te confirmabit, qui in se infirmus est? (228, 46, fl. %. 252).

Weltregierung die Übel in der Geschichte, sollen die Toren, die sich ans Irdische hängen möchten, wenigstens durch dessen Wechsel sich abschrecken lassen, der selbst ein steinernes Herz zur Weltverachtung zu erweichen vermöchte. Durch die Gesetze des physischen Elendes und der Veränderung, die uns beim Betrachten der Vergangenheit auf Schritt und Tritt begegnen, sollen wir von den Lockungen des irdischen Lebens abgezogen, zur Vermeidung des Weltelends, durch die negative und positive Abtötung, zur Verachtung der Welt, die ihre Anhänger durch falsche Reize betrügt und zum Untergang sührt, und zur Verachtung unser selbst, zur wahren Demut, ans geleitet werden; nicht minder predigt uns das sittliche Elend in der Geschichte die Flucht vor Babylon. Aber auch das Glück in der Geschichte ist in hohem Grade geeignet, zur Weltverachtung anzuspornen.

Der mystisch angelegte Historiker bringt von dieser negativen Sthik der Geschichte sofort zu ihrer positiven vor: die historische via purgativa verwandelt sich zur via illuminativa und unitiva. "Dies alles", lautet die letzte Schlußforderung aus des großen Alexanders tragischem Geschick, "müßte uns heraussordern zur Verachtung der Welt und zur Liebe Gottes, welcher sowohl die auf ihn Hossenden belohnt als auch seine Verächter verdammt." 10 Die Frevel Babylons sollen uns lehren, daß wir von ihm weg zu den Bürgern Gottes sliehen müssen." die Erschütterungen der Weltgeschichte sollen unsern Blick zu der auf sesten Fels gebauten Stadt Christi lenken, welche "durch die übel und Stürme der Welt nicht erschüttert wird" 12, durch das Betrachten des Elends "soll uns die höhere Erkenntnis zur Ruhe des Reiches Christi und zum bleibenden Glücke ohne Ende führen" 18. Die Erwägung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prol. ad Isengrim: Congrua sane ac provida dispensatione creatoris id factum credimus, ut quoniam homines vani terrenis caducibusque rebus inhaerere desiderant, ipsa saltem vicissitudine sui deterreantur (118, 18, 18. 19. 6).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. II 14 (fl. 21. 74).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. IV 33: Hac maxima caducarum rerum novitate ac volubilitate a praesentis vitae illecebris abstracti (213, 22, ff. A. 217).

<sup>. 4</sup> Chron. VI 9 (fl. 21. 263).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. VII prol.: Tam defectu rerum temporalium quam profectu spiritualium mundi contemptum prodentia (248, 20, ff. A. 295).

<sup>6</sup> VII 9 (fl. A. 304). Bgl. VII 24 (fl. A. 324); II 34 (95).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron, VII 24: Quae varietas humanarum rerum ex ubertate gratiae Dei descendens ad vitandam superbiam ac humilitatem appetendam nos incitare debet (261, 31, ff. 21. 324). Bgl. Chron. III prol.: Qui per nos nichil sumus (171, 13, ff. 21. 22).

<sup>8</sup> Chron. I 19 (fl. A. 50). Bgl. Hashagen 27 33 f.

<sup>9</sup> Chron. IV 4 (fl. 21. 181).

<sup>10</sup> Chron. V 9 (220, 25, fl. A. 233).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Chron. I 19 (fl. 21. 50). 
<sup>12</sup> Chron. II 25 (156, 1, fl. 21. 88).

<sup>18</sup> Chron. II 43 (fl. 21. 107).

ber hiftorischen Kalamitäten, die uns von den Erdenreigen abzieht, fie foll uns zugleich zur Erftrebung der Stabilität des Baterlandes anziehen 1. Wollen die Meniden nicht im fürmischen Weltmeere untergeben, bann muffen fie fich an das Schiff des Rreuzes klammern und mit den Sanden ber Liebe rubern, bamit fie ficher in ben beimatlichen Safen gelangen 2. Nicht Graufamkeit, sondern Gute und Barmbergiakeit leitet bei den Brufungen die göttliche Borfebung, welche das Elend darum den Geschicken der Sterblichen innewohnen lieft, baf es fie gur Liebe Gottes und gur emigen Wohnung in der himmlischen Stadt rufe 3. Deshalb fommt Otto fo oft barauf jurud, daß der beftändige Wechsel der hiftorischen Dinge, daß Ubel und Tod uns jur himmlischen Unveränderlichkeit ichiden und von ber Liebe ber Begenwart jur Sehnsucht bes ewigen Lebens hinwegreißen foll . Aber wie die Rreatur logisch auf einem positiven und negativen Wege uns ju Golt führt, fo auch die Geschichte ethisch: was das Unglud durch seine Bitterteit im menschlichen Gemut bewirten foll, Die Sehnsucht nach bem Baterlande, das foll das Glud auf Erden durch feine Sugigfeit machrufen, indem es uns einen Vorgeschmad von der viel höheren Seligkeit im himmel gibt und badurch auf beren Grad ichließen läft. Während ben Toren Glud wie Unglud gur Liebe ber Belt verlodt und in ben Strudel ber Lafter giebt, entflammen beide ben Weisen gur Liebe ber himmlischen Beimat, zure Erfenntnis ber Schönheit und Sugigfeit besjenigen, ber bas Geschöpf jo angenehm gemacht hat. Ausbrudlich bat fich Otto für diese Auffaffung ben Brediger jum Borbild genommen, im Augenblid, wo er "die Betrachtung beider hiftorifden Buftande", "bes Ungluds und des Gluds der Sterblichen",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. IV 33: Ad supernae patriae stabilitatem appetendam ex praesentium calamitatum consideratione etiam nolentes attracti (213, 21, ff. M. 217).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. VI prol.: Cives ergo Christi non more reptilium solo mergi vel infidis eius procellis improvide se credere, sed navi, id est ligno crucis, fide navigare manusque per dilectionem operando exercere in praesenti oportet, ut per huius vitae viam ad portum patriae securi valeant pervenire (229, 12, fl. M. 253).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chron. II 14: Nec duriciae id, sed bonitati ac misericordiae Omnipotentis ascribendum dixerim, qui, ut ad amorem sui permanentemque in coelo civitatis mansionem nos vocaret, hanc inesse miseriam rebus mortalium voluit (149, 47, fl. A. 74). Bgl. Hagen 27.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chron. II 34 (ff. A. 97); II 51: Haec omnia nutantium rerum mala, ut ita dixerim, cotidianae mortalium mortes ad veram ac permanentem aeternitatis vitam nos mittere deberent (169, 1, ff. A. 117); IV 33 (217); V 36 (252); VI 9 (263); VI 17 (269); VII 24 (324).

<sup>5</sup> Chron. IV 4: Patriae dulcedinem ex peregrinationis prosperitate doceret appetendam. Nec movere debet, quod supra (197, 36, fl. A. 181). Argumentum igitur futurae beatitudinis sapientis animo prosperitates sunt praesentis tranquillitatis (198, 10, fl. A. 182). Ühnlich Augustin (Bernheim).

mit der moralischen hinweisung auf Gott und der Lehre bon der Welt= verachtung abichließt 1.

So wird die Gefdichtsmiffenschaft ichlieflich felber zu einem orga= nischen Glied, zu einem notwendigen Mittel in ber Geschichtsteleologie. Damit die Geschichte ihren Aweck, operis und operantis, als Offenbarung Gottes wie als ethisches Läuterungsferment erfulle, muß fie bem betrachtenben Beschöpfe vorgeführt werden, und das geschieht burch die Geschichtschreibung; ist jene das, mas die Scholastik den objektiven Amed nennt, so bildet diese ben subjektiven oder formalen. Ohne daß die objektive Erzählung unter bes Schriftstellers subjektiver Absicht leibet, obicon er fich sogar einmal energisch gegen die Zumutung vermahrt, als ob er von allem Geschenen Rechen= ichaft geben und Moralsentenzen ftatt Geschichte ichreiben wolle 2, so verhehlt es Otto boch nicht, daß er bei seiner Chronik einen praktischen Zwed berfolgt, den ihm allerdings ber Geschichtsinhalt felbst aufdrängt, daß er nicht in der Befriedigung bloger Neugierde die Aufgabe der Gefdichtichreibung erfüllt fieht', fich mohl bewuft des Berufes des Siftorikers, die Ereigniffe nicht allein nach ihrer Wahrheit, sondern nach ihrem ethischen Werte zu würdigen4. Wie die Geschichte, so bat auch ihre Darftellung in Ottos Chronik einen burchaus aszetischen und bibaktischen Zwed; fie foll, wie der faiferliche Empfänger an Otto ichreibt, belehren und ermahnen, gur Tatkraft anspornen, zur Tugend begeistern und vor dem Lafter abschreden 5. Darum auch faßt Otto fein schwieriges Unternehmen als Werk ber Charitas auf 6. Denn die Renntnis der Geschichte, schreibt er in seiner Widmung an Barbaroffa, ift sittlich gut und beshalb nühlich?, weil fie burch die Offenbarung ber menschlichen Großtaten und ber unbeweglichen Macht bes Reiche umfturgenden Weltherrn gur Gottesfurcht anhält 8.

Im einzelnen sind die Zwede Ottos bei der Geschichtschreibung versschieden je nach der momentanen Bestimmung des Werkes oder der Gemüts= verfassung des Schreibers; immer aber sind sie in letter Absicht nicht auf den Berstand, sondern auf Herz und Willen gerichtet. Um seiner pessimi=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. IV 4 (fl. 21. 182).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. II prol. (fl. A. 62); VI 23 (276). Bgl. Wilmans, Borrebe xxix; Archiv X 152.

<sup>3</sup> Chron. II 32 (fl. A. 94). Bal. Suber 77. 4 Sorgenfrey 17.

<sup>5</sup> huber 187. Lang 16 f. Wiebemann 130. Gunblach III 279.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Chron. prol. ad Isengrim: Dum non temeritatis vel levitatis, sed charitatis, quae semper imperitiam excusare novit, gratia tam arduum opus, quamvis indoctus, aggredi ausus sum (119, 22, fl. A. 8).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Honesta et utilis, wohl in Anlehnung an die scholaftische Einteilung des bonum honestum et bonum utile.

<sup>8</sup> Chron., epist. ad Frider.: (Honesta ergo . . . regnetis) (fl. 2.2).

ftischen Grundstimmung entsprechend, subjettiv mitergriffen bon bem Elend, bas er in seinem Gegenstande findet 1. über bem Unglud ber Bergangenheit den Drud ber Gegenwart ju vergeffen2, nimmt er in feiner Chronik bor allem barauf Bebacht, aus ber Bergangenheit bas emige Gefet bes irbijden Wechsels und Elends zu zeigen und zu beweisen; bazu bat er ja feine Ge= ichichte geschrieben, wie er felbft bes öfteren fagt's, aber nur in der Absicht, daß "ber fromme Leser sebe, mas in den weltlichen Dingen wegen der un= gähligen Übel ber Beränderungen zu verabscheuen ift" 4. Der ftolze Raiser selbst, an ben die Chronit an erster Stelle gerichtet mar, hat ihre Absicht wohl verftanden 5. So hat man Ottos Geschichtswert "eine ethische Tendenzfdrift ciftercienfischer Farbung" nennen tonnen . Bei ber Abfaffung ber Beften bagegen fehrt Otto freudetrunten ju bem mehr antik=humaniftischen Standbunkt gurud, bag die Geschichtschreibung ber Berberrlichung biene 7. Schon in feiner Widmung gur Chronit hatte er es als angemeffen begrüßt, bağ Friedrich die Taten ber alten Herrscher zur Stärfung des Gefühls der Schutz- und Rechtspflicht fennen lernen wolle, und seine Geschichte in ben Dienft des Staatswohls geftellt 8. Jest, "wo die Dinge ins Beffere um-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. ben Schluß bes sechsten Buches (tl. A. 293). Bgl. Huber 77: "Aus lauter Trauer über Armseligkeit und Bechsel irdischer Zustände." Balzani, Cronache italiane 232. <sup>2</sup> Prol. II (tl. A. 62).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epist. ad Rainaldum: ob ostendendam rerum mutationem (fl. A. 4); II 17: ad ostendendas mortalium miserias (fl. A. 77); II 33: Non enim ut exemplo illorum, qui fortiter se egisse arbitrati sunt, alios ad bella accendamus, sed ut in bellis variisque alternantium rerum casibus mutabilium miserias ostendamus, bellorum ac rerum mutantium series teximus (fl. A. 94); II 43: Sufficiunt ad comprobandam mortalium mutabilitatem mala quae posuimus... Meminisse enim lectorem volumus, nos ad ostendendas mutabilium rerum miserias, conflictationes seculi ponere ex promisso debere (fl. A. 107); IV 31: Quia de rerum mutationibus regnorumque imminutionibus ad ostendendos mortalium casus mundique instabiles rotatus scribere proposui (fl. A. 214); V 36: Nos qui ad ostendendas mutationes rerum res gestas scribimus (fl. A. 252).

<sup>4</sup> Prol. ad Isengrim (fl. A. 8). Bgl. Bernheim 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epist. Frider. ad Ott.: Post bellicos sudores interdum in his delectari et per magnifica gesta imperatorum ad virtutes informari praeoptamus (347, 29).

<sup>6</sup> Bgl. hashagen 68. huber 77. Lang 14. Sorgenfren 17. Rissch, Geschichte bes beutschen Bolkes II 204 226. Darum halt hashagen 68 A. 2 bie ethische Tenbenz für "bie wichtigste Grundlage" ber ottonischen Geschichtsphilosophie.

<sup>7</sup> Horft Kohl, Geschichtschreiber ber beutschen Borzeit, Lief. 69, S. 1x, nennt bas Werk "paneghrisch". Bgl. Lübecke 7. Gunblach III 279.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Epist. ad Frider.: Parui ergo libens et lubens vestro imperio tanto devotius, quanto regiae excellentiae convenientius esse considero, ob rei publicae non solum armis tutandae, sed et legibus et iudiciis informandae incrementum antiqua regum seu imperatorum gesta vos velle cognoscere (116, 7, fl. A. 1). Bgl. Gunblach III 280 A. 1.

geschlagen", wo Friede und "feste Ruhe" wiederhergestellt waren, wo ein so gewaltiger Fürst herrschte<sup>1</sup>, wo der Verfasser daher "keine Tragödie mehr, sondern eine freudige Geschichte schreiben" will<sup>2</sup>, hält er es für unwürdig, Friedrichs glorreiche Werke zu verschweigen, da er doch die andern Herrscher aufgezählt<sup>3</sup>, und preist das Los der jezigen Geschichtschreiber glücklich, weil ja alle vorshergehenden schon bei ihrer Arbeit den Wunsch gehabt hätten, die berühmten Taten starker Männer zu verewigen und dadurch die Menschen zur Tugend anzuspornen, die ruhmlosen dagegen zu verschweigen oder als abschreckendes Beispiel hinzustellen 4. Namentlich als Friedensfürst und Friedensbringer wird Otto nicht müde den Kaiser zu seiern, ein Motiv, dessen hintergrund bereits der Zweistaatengedanke bildet<sup>5</sup>.

## C.

## Die zwei Staaten.

## 1. Begriffsbestimmungen.

Durch das Ziel des Geschichtsstromes wird auch seinem sutzessiven Laufe die Richtung gewiesen; auch im inneren Aufbau der Geschichte bleibt deren Teleologie, wie wir gesehen, der Leitsaden des mittelalterlichen Chronisten. Da aber seine ganze sinale Geschichtsanschauung im Banne einer aszetisch= mystischen Berfassung steht, da er in der Entfaltung des Gottesstaates vornehmlich ihr objektives Ziel erblickt, braucht er einen eigentlichen historischen Fortschritt bloß für die Seele der Menscheit, die in der geschichtlichen Wirkslicheit räumlich nur einen Teil der menschlichen Gesellschaft umfassende katholische Kirche, zu welcher allerdings alle Menschen berufen sind, welche daher intentionell, geschichtsteleologisch die ganze Welt umfast und in Ottos System auch die jüdische wie heidnische Borzeit mitbestimmt. Die Stufen der civitas Dei sind bei ihm wie bei Augustin die Quintessenz der historischen Entwicklung; durch sie wird die Geschichte eine stets aufsteigende Linie,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gesta, procem. (fl. A. 8 11).

<sup>2</sup> Gesta I 44 (375, fl. A. 65). Bal. Bernheim 49.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Gesta, prooem. (fl. A. 11). Chron. II prol. zieht er es vor, dem Stoffe zu unterliegen, quam cuncta tacendo gloriosa facta silentio praeterire. Friedrich I. selbst hat dem zum Hoshistoriographen gewordenen Bischof dieses Programm in seinem Aufsorderungsschreiben ziemlich unverblümt vorgezeichnet: plus confisi suis laudidus quam nostris meritis (347, 35).

<sup>4</sup> Gesta, procem. (361, fl. A. 8). Bgl. Sashagen 31. Bernheim 49.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Darüber ausstührlich Bernheim 36 f. Man hat babei unterlassen, auf bie seine ethmologische Anspielung von re et nomine pacificus aus dem Namen Friedrich ausmerksam zu machen. Bgl. Wilmans, Vorrede: M. G. SS. XX 338 f 343.

<sup>6</sup> Bgl. Sashagen 82.

ein Strom des Fortschritts bis zum Weltende, der kein blindes Auf= und Abwogen kennt. Durch das Aufsteigen der Kirche in eine stets höhere Sphäre, durch ihre ununterbrochene Annäherung an den Endzustand wird in die Geschichte Fortschritt, Gliederung und Entwicklungsidee ihineingetragen, und so verschlingt sich in der Kirche wie in einem Knoten reale und ideale, kausale und finale Ordnung der Geschichte<sup>2</sup>.

Neben der Kirche spielt aber noch ihr Gegenbild in der aus Kontrasten dramatisch zusammengeslochtenen Geschichtsauffassung Ottos wie Augustins eine Hauptrolle, ohne daß darum der Schwerpunkt von der Kirche verrückt wird. Der Gottesstaat muß zuerst durch einen Kampf hindurchzehen, bevor er in einem übergeschichtlichen Stadium allein das Zepter sührt, und dieser Kampf ist eben die Geschichte von ihrem Beginn bis zu ihrem Schluß. Jenes seindliche historische Korrelativ des seelischen, geistlichen Teiles der Menschheit bildet, ebenfalls als Staat gedacht, ihr weltliches, materielles Element<sup>4</sup>, in welchem sich bei Otto mehrere Vorstellungen zu einem Gesamtbild vermischen, das allerdings nicht alle Bestandteile harmoznisch ausschlicht.

Schon ber Titel De duadus civitatibus offenbart den dualiftischen Grundgedanken der Chronik, welcher durch die Dreizahl der chronologischen Zustände der Kirche keineswegs verwischt wird, da die letztere Einteilung eine zeitliche ist und keinen Gegensat einschließt, während der gleiche konsträre Dualismus auf den ganzen Geschichtsstoff verteilt ist und durch die ganze Breite des Werkes sich hindurchzieht. Treffend hat schon Hashagen besmerkt, daß bereits der Titel ein viel historischeres Denken verrät als der des apologetischen Buches Augustins "Über den Gottesstaat" in während dieser dem Weltstaat in der Geschichte nur insofern einen Platz einräumt, als er zur Verherrlichung der Kirche dienen kann, nimmt ihn der Chronist des Mittelalters in gewissem Sinne ebenbürtig in den Plan seiner Schrift auf, obschon in der Ausführung der Begriff der civitas diaboli noch wo möglich abgeblaßter erscheint als beim Kirchenvater".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Seprich § 9. <sup>2</sup> Lang 28. Achse und Zentralfeuer.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Für die Geschichte des Weltstaats beruft er sich auf die heidnischen Schriftsteller in Prol. ad Isengrim: Sed quia plerique gentilium . . . de una earum plura scripserunt (118, 12, fl. A. 5). <sup>4</sup> Bgl. Lang 15 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. VIII: Hoc opus nostrum, quod de duabus civitatibus intitulavimus, trifarie distinctum videtur (277, 10). Bübinger (1881) 328 bestreitet, Hashagen 34 verteibigt biese Titulierung neben ber anbern. Bgl. Wilmans, Archiv X 133 n. 1.

<sup>6</sup> Auch Augustin betont allerbings in der Inhaltsangabe Retractat. II 43: Ita omnes viginti et duo libri cum sint de *utraque* civitate conscripti, titulum tamen a meliore acceperunt, ut de civitate Dei potius vocarentur.

<sup>7</sup> Bgl. Sashagen 50.

Die Entgegensetzung der Kinder Gottes und der den Gottesstaat versolsgenden Kinder der Welt oder Glieder des Teufels, wie er die Bürger der gottlosen Stadt nennt², geht in seiner Chronik bis ins kleinste³. Otto bringt den genannten Gegensatzuerst in enge Berbindung mit den historischen Gesehen und Zwecken. Wechsel und Elend verkörpern sich in seinem Babylon, dessen Wandel er der Festigkeit des Gottesstaates gegenüberstellt⁴. Durch das Berhalten der göttlichen Vorsehung, welche die Berwirrung des einen Staates duldet, die Ruhe des andern fördert und verklärt, wird das Zweisstaatenspstem der historischen Theologie angereiht⁵.

In dieser durch Augustin formulierten, durch Otto weitergeführten zweispoligen Geschichtsphilosophie liegt christlicherseits die tiefste Wurzel des Mißstrauens mancher Kreise gegen die profane Kultur, des Zwiespaltes extrem kirchlicher Anschauung mit dem schlechthin Modernen, mit Staat und Welt, den historisch-genetisch zu verfolgen eine interessante Aufgabe wäre. Derselbe beruht auf einer Begriffsverschlingung. In dem Problem der zwei Staaten fließen drei verschiedene Gegensappaare ineinander über: himmlisch und irdisch (ewig und zeitlich), geistlich und weltlich (Staat und Kirche), gut und böse (civitas Dei und civitas diaboli); alles dies vers dichtet sich unter den Symbolen Jerusalem und Babylon?

Bei Augustin, obschon bereits in seiner Idee die Konflikte beginnen, war die Zweistaatentheorie erheblich einfacher, entsprechend der verschiedenen historisschen Berwirklichung beider Prinzipien. Der heidnische Römerstaat, den er im Auge hatte, konnte wirklich, wie die Kirche als Gemeine der Heiligen, als Inkarnation eines kirchenseindlichen Prinzips erscheinen; aber daß er zu einer

¹ Chron. VIII 3: Mali enim etsi civitatem Dei non iusticiae, sed iniquitatis zelo affligant (279, 36, fl. A. 361).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. VIII 2: de diabolo, cuius membra omnes ad reprobam civitatem pertinentes sunt (279, 1, ff. M. 360).

<sup>\*</sup> Wiebemann 11. So werben (Chron. VI 32) die Schaufpieler, die heinrich III. bei seiner hochzeit wegschicke, zu Teufelskindern, denen der König das Almosen entzieht (Kl. A. 286). Bgl. Lang 14.

<sup>\*</sup> Besonders östers im Prol. ad Isengrim, 3. B.: prioris conflictationes et miserias (N. A. 7), de huius igitur erumpnosa mutabilitate, de illius felice stabilitate locuturus (N. A. 8). Ühnlich Prol. VI. v. Eicen 646.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. ad Isengrim: Deum, qui huius turbulentam confusionem patienter tolerat, illius iucundam tranquillitatem visione sui auget et glorificat (129, 29, ff. A. 8).

<sup>6</sup> Wie es Chrhard historisch-saktisch getan hat (Der Katholizismus und bas 20. Jahrhundert). Bgl. Eucken 152 244. Niemann 77. Uhnlich Ottos Zeitgenoffen, Bernhard von Clairvaux und Gerhoh von Reichersberg (v. Eicken 325).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Prol. ad Isengrim: Cum enim duae sint civitates, una temporalis, alia aeterna: una mundialis, alia coelestis: una diaboli, alia Christi: Babyloniam hanc, Hierusalem illam esse catholici prodidere scriptores (118, 10, fl. A. 5). Bgl. Lang 29.

Beit, wo das römische Reich driftlich geworden, tropdem die volle Antithese in dem dobbelten Sinne beibehalten, daß er auch dann noch die Berichiedenheit zwischen Staat und Kirche antagonistisch aufgefaßt und nicht etwa von rein geiftigen Gegenfaken gesprochen bat 1, mar eine febr folgenfcmere Berichiebung, die damit, daß im Reich des Honorius und beffen Literatur der paganisierende Beist des alten Rom fortlebte, nicht genügend motiviert ist 2. 3mar trägt Augustin daneben auch, vielleicht sogar meift, die myftische 3mei= staatenlehre von den körperlich vermischten Heiligen und Gottlosen nach dem Gefichtspunkt ber Pradeftination bor3; zwar rechnet er insofern mit ber Wirklichkeit eines driftlichen Staates, als er für gewiffe Gebiete die Gin= tracht amischen beiden Mächten empfiehlt und den bosen Staat nicht vollfommen dem von Gott gesetten irdischen gleichsett. Aber doch gilt ihm ber Staat wohl nicht als Organismus ber Sündes, aber als Reprafentant ber Welt im johanneisch=paulinischen Sinne, ahnlich wie psychologisch im Einzelmenschen bas dem Geifte widerftreitende Fleisch's. Bewußt ober un= bewußt verschmolz er die "hiftorischen" Begriffe "Rirche und Beidentum" mit den "myftischen", und das altrömische Beidentum mit dem verchriftlichten Imperium Romanum, wenn er auch vielfach wieder anderseits burch bas hineinschieben des myftischen Gegensages in die hiftorischen Gebilde bem weltlichen Staat den Stachel der Gottfeindlichkeit, dem Natürlichen die Sündhaftigkeit nimmt8. Nicht ber echt driftliche schroffe Duglismus Auguftins überhaupt, fondern diese Sphostasierung des Weltpringips im konkreten

<sup>1</sup> Wie Chert I 222 meint. Bgl. Reuter 125 f. Nach Niemann 39 biefer Bechfel schon seit Christus.

<sup>3</sup> Agl. Reuter 131 133, der auf Salvian (De gubern. Dei VIII 2 f) hinweift. v. Eiden 144.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Augustinus, De civ. Dei XV, 1: Quod (genus humanum) in duo genera distribuimus: unum eorum, qui secundum hominem, alterum eorum, qui secundum Deum vivunt. Quos etiam mystice appellamus duas civitates, hoc est duas societates hominum: quarum est una, quae praedestinata est in aeternum regnare cum Deo, altera aeternum supplicium subire cum diabolo. Unter ben Christen sind viele, die secundum hominem vivunt (XX, 9). Weitere Stellen bei Sashagen 47.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ags. De civ. Dei XIX, 17: Quoniam communis est ipsa mortalitas, servetur in rebus ad eam pertinentibus inter civitatem utramque concordia, aber für bie religionum leges Gegensaß.

<sup>5</sup> Reintens 29. Reuter 140 f.

<sup>6</sup> Wie nach protestantischer Auffaffung (Reuter 135 f. Riemann 79. Bern- heim 17. Sashagen 73. v. Giden 142 ff).

<sup>7</sup> Bgl. Sashagen 46 f. Reuter 524 ff.

<sup>8</sup> Bal. Sashagen 48. Reuter 252 f. Seprich 39. Guden 271.

<sup>9</sup> Niemann 79. Sehrich 35. Eucken 151: "Ein tiefer Spalt geht burch bie Welt."

Staate, diese Vermengung der idealen und realen Ordnung, die sich aus Augustins Zwed und Charakter erklärt<sup>1</sup>, mag eine Rachwirkung des Manischännus sein, der nach iranischer Art die kämpfenden Reiche des Lichtes und der Finsternis auch im historischen Leben einander gegenüberstellte<sup>2</sup>.

Der Anachronismus, den bereits Augustin durch die Identifizierung bes gott- und firchenfeindlichen und bes irbifden Staates begangen, mußte auf ber Bobe bes Mittelalters unendlich akuter werden. Otto bat, trop ber totalen Umgestaltung der Berhältniffe durch eine siebenhundertjährige ftetige Entwicklung, in diesem Bunkte die augustinische Theorie im Grunde, obgleich abaefdmächt, übernommen 8. 3m ermähnten breifachen Sinne verfteht er ben Gegensat beiber Staaten, wobon er allerbings nur ben einen tonfequent in die Beschichte aufnimmt. Die eine Schwierigkeit bat er gmar fo überwunden, daß er, wie wir feben werben, ben Gegenfat himmlifch=irdifch aus ber eigentlichen Beschichte ausschaltete und fo die Ronfusion vermied, welche ihm ein mangelhaftes Berftandnis feiner Auffaffung vorwirft 4; Engel und Teufel liegen nicht wie bei Augustin im Bereich feines hiftorifchen Weltkampfes. Auch bie Guten und die Bofen begreift Otto felbft nach dem Siege bes Chriften= tums nicht mehr unter den Bürgern beider Lager wie Auguftinus, menn er auch die beiden Geschwiftervölker, welche er in den Brüdern Gjau und Jakob vorgebildet findet, als die guten und die bosen Glieder der einen Rirche faßt?. Aber fo fehr er es vermied, die Konsequenzen klar auszusprechen, so blieb Die Antithese Rirche und Weltstaat, es blieb bamit an letterem auch etwas von der altheidnischen Matel hängen, und an dieser Ginmischung ethischer Maßstäbe frankt seine ganze Staatslehre, wenn er auch fattisch anders benten mochte, als fein Shftem ihm nahelegte. Es ware wie bei Auguftinus's eine

<sup>1</sup> Bgl. Seprich 35. 2 Bgl. Rampers 424.

<sup>3</sup> Bal. Lang 25. Bernheim 20. \* Bal. Gunblach III 266.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Augustinus, De civ. Dei XI, 9 von ben Engeln: Quae huius civitatis magna pars est, et eo beatior, quod numquam peregrinata; VIII, 54: duarum civitatum, coelestis atque terrenae; XI, 1: Duarum civitatum, terrenae scil. et coelestis; XI, 33: duas societates angelicas inter se dispares atque contrarias; XIV, 28: Fecerunt itaque civitates duas amores duo . . . in societate sanctorum, non solum hominum, verum etiam angelorum.

<sup>6</sup> Gunblach III 266. Bgl. Augustinus, De civ. Dei XIV, 1: Una (civitas) quippe est hominum secundum carnem, altera secundum spiritum vivere volentium; bas Charafteristische bes irbischen Staates ist die Selbstliebe bis zur Berachtung Gottes, bas des himmlischen die Gottesliebe bis zur Selbstverachtung (XIV, 28; XV, 3 16 18 21), was bei Otto nicht wiedertehrt.

7 Bgl. Huber 158. Lang 25 29.

e Auch außerhalb bes Bolfes Gottes stets Bürger bes Gottesstaates (XVIII, 47: Homines autem quosdam non terrena, sed coelesti societate ad veros Israelitas supernae cives patriae pertinentes etiam in aliis gentibus suisse, negare non possunt). Bgl. Contra Faust. XIII, 15; Enchir. ad Laur. 31.

bloße Ausnahme, wenn Otto es in einzelnen Fällen für möglich gehalten hätte, daß auch außerhalb des konkreten sozialen Körpers zerstreute mystische Glieder sein konnten i; aber wir glauben, daß in solchen Fällen Otto an eine wirkliche Zugehörigkeit auch zum äußeren Organismus gedacht und so eine Durchbrechung des Hikorischen durch das Mystische konstant ferngehalten hat 2. Erst in der Welt der Endzeit rücken bei ihm an die Selle der ecclesia patiens und des heidnischen Kömerstaats die Gerechten und die Bösen. Dies hindert nicht, daß unendlich viele Fäden sich vom Diesseits zum Jenseits ziehen, und die sichtbare Verkörderung zum äußeren Abbild der unsichtbaren Idee wird, die in ihr sich offenbart und Gestalt annimmt. Obschon oder vielmehr gerade weil mystisch-ethische Wertbegriffe sich in die historischen Staaten einschlieden, verstüchtigen sich diese selbst nie zu mystischen Gebilden. Dessen ist sich der Geschichtschere stets bewußt geblieben, und das hat er auch klar ausgesprochen 4.

Der springende Punkt dieser Anschauung liegt in der komplizierten Aufsfassung vom Umschwung durch die Christianisierung des Römerreiches und von der durch sie bewirkten Bermischung der zwei Staaten. Schon Augustinus lehrte eine mannigfaltige Berslechtung von Welt= und Gottes= staat bat und ihre Übereinstimmung in vielem b. Aber die Bürger des einen,

<sup>1</sup> Lang 27 f. Bgl. Sipler 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So zählt er II 4 (nach Augustin und Laktanz) die Sibylla Erythraea (vgl. Huber 105), III 15 (nach Hieronymus) Seneca zu der historischen Kirche. Lang 26 fübertreibt übrigens diese angeblichen Ausnahmen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bgl. Hashagen 50 f. Daher ift ber Gottesstaat "schon vor Gründung der Welt eingerichtet worden" (Chron. IV prol.), find es die Bürger der zukünftigen civitas, "die hier in der Fremde wallen" (Prol. ad Isengrim), ist Babel "das Sinnbild derer, die der Ordnung Gottes hochmütig zu widerstehen wagen" (I 5). Bgl. die Parallele zwischen der curia coelestis der sichtbaren Kirche Christi VIII 29.

<sup>4</sup> Daher wimmelt Hashagens 67 zusammensaffendes Urteil von Ungenauigkeiten: "Zuerst waren es mystische Begriffe gewesen, nach denen er sie (die Doppelentwicklung) tonstruiert hatte. Dann setze er unmerklich historische an ihre Stelle. Zum Schluß machten sie wieder mystischen Platz. Und das alles geschieht ohne die leiseste Andeutung davon, daß sich der Versassen dieser Modisitationen bewußt gewesen wäre. An keiner Stelle sinden wir eine klare Definition der beiden Staaten. Indem er sie ohne Erklärung als allgemeinen Ausbruck für völlig verschiedene Begriffe verwendet, erschwert er dadurch die Kritik erheblich."

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Durch die ganze Geschichte hindurch: De civ. Dei I 35; XI 1: Quas in hoc interim saeculo perplexas quodammodo diximus invicemque permixtas; XVIII 54: Ab initio usque in finem permixtarum (vgl. Reintens 18). Auch Gerhoh schrieb über die Bermischung von Jerusalem und Babylon (Wilmans, Archiv X 134 A. 5). Bgl. Comm. in Ps. 14, 1 und in Ps. 67, 14. Über Gregor d. Gr. vgl. Hashagen 59 A. 7.

<sup>6</sup> Gemeinsam find ihnen unsichtbare und sichtbare Welt (X 7; XII 1; XIV 11; XVI 17; XIX 9), Fortpflanzung (XV 2 20), zeitliche Güter und zeitliche Übel, z. B. Studien aus ber Geschichte. IV. 2 u. 8.

bie als Bilger unter ben Burgern bes andern, ben Gottlosen, manbeln, find die Guten und Frommen 1. Biel enger noch gieben fich beide Städte unter Ottos Reder bei ber Berdriftlichung ber Welt gufammen; icon biefe fleine Korrektur ift etwas Spezifisches gegen Augustin. Bor Chriftus und bis zu Ronftantin war die eine Stadt in der andern verborgen, und doch blieben fie ftrenge geschieden 2. Sobald aber zu des Theodosius Reit alle, Bolt und Fürsten, tatholisch geworben waren, ba verschmolzen die zwei Bole der Menscheit so innig, daß fie in ihrer Umarmung bem Chronisten "faft" wie ein Staat "erschienen"; und diefen Staat, diefe hobere Ginbeit über den Gegenfagen, weil Babylon zu verschwinden ichien's, nannte Otto nach dem theoretisch wie historisch überwiegenden Teile die Kirche4. Damit ist jenem echt mittelalter= lichen Universalismus Ausbrud verliehen, welcher die ganze Menscheit in eine einzige Gemeinschaft zu zwängen suchte und im einen Gottesftaate fogar das römische Imperium aufgeben ließ. Der ganze Kontext beweift, daß hier unter ben beiden fich umschlingenden Staaten die äußeren Organismen von Staat und Rirche gemeint find, beren bleibende Berichiebenheit und Gegen= übersetung das pene und das videor verrät, und dag nunmehr die bis= herigen zwei Staaten teineswegs gang durch den ungreifbaren Gegenfat ber Buten und ber Bofen, beg rein ibeell Geiftlichen und Weltlichen in ber einen Stadt verdrängt worden find6. Die Komponenten des unter Theo-

Sterblichkeit (XV 4; XVIII 54; XIX 17). Meist meinte indes Augustin (im Gegensfaß zu Otto) unter ben vermischten Staaten die mystischen (vgl. Haßhagen 47).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Barbenhewer, Patrologie 450. Ebenso wendet Augustin Epist. 93, 9 34; 12, 50 die Parabel vom Netze an, das gute und schlechte Fische umspannt, von der Herbe mit Schasen und Böden, dem Haus mit Geräten zur Ehre und zur Unehre, dem Ader mit Weizen und Unkraut (M. 23, 338 345 f).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prol. V: Porro de duabus civitatibus, qualiter una in alia latendo usque ad adventum Christi ac inde ad Constantinum paulatim progressa profecerit, supra sat dictum puto (214, 4, fl. A. 218). Die Steigerung ber Schlechtigkeit bes Weltstaates jebesmal bei Erwartung glücklicher Ereignisse beim Gottesstaat, die Haben will, dürste kaum ein durchgängiges Gesetz sein.

<sup>\*</sup> Bgl. Sägmüller, Die Jbee von ber Kirche als Imperium Romanum a. a. O., befonders 72 f 75.

<sup>4</sup> Bgl. Sipler 42. Bernheim 19. Sashagen 95.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. V prol.: Ac deinceps, quia omnis non solum populus, sed et principes exceptis paucis catholici fuerunt, videor mihi non de duabus civitatibus, sed pene de una tantum, quam ecclesiam dico, hystoriam texuisse (214, 8, fl. A. 218). Prol. VII: A tempore Theodosii senioris usque ad tempus nostrum non iam de duabus civitatibus, immo de una pene, id est ecclesia, sed permixta, historiam texuisse (248, 24, fl. A. 295). Bgl. Bübinger (1881) 328 330. Hashagen 59 hat bas so wichtige pene nicht beachtet.

<sup>\*</sup> Wie nach hipler 22; Wiebemann 121; v. Giden 312. Diefe geiftige Bermischung bezieht fich allein auf die eine Stadt, die Rirche. Ausbrucklich fagt Otto

bofius gewordenen Mifchftaates, fofern Otto von einem folden reben will, find hier nicht die mustischen wie bei Augustin, sondern die historischen; mas er behaubten will, ift nur eine außere Mischung, die innige Bermählung von Sacerdotium und Imperium, die weltliche Ausstattung der Rirche und Die Berkirdlichung bes Reichs innerhalb' bes Chriftentums, welche die mirtliche Ameiheit ber geiftlichen und weltlichen Elemente nicht im geringften gerftort: bies beweift die Wiederkehr ber beiden real und felbständig für fich auftretenden civitates an den späteren Stellen, welche Bashagen felbft qufammengetragen 2. Roch unzweifelhafter zeigt es Ottos Auffaffung von den häretischen Königen, wegen deren er die vorhergehende Einschränkung gemacht zu haben vorgibt; daß mit derselben das pene's, nicht das permixta, die Mischung von Guten und Bofen in der Kirche 4, gemeint ift, wird aus dem Nachherigen klar, wo er "bie andern", sittlich Schlechten, die aber als Gläubige im Neg ber einen Rirche mitenthalten find, jenen aus ber Rirche ausgeschiedenen Königen entgegengesett; somit will er das pene, also die Geschiedenheit beider Staaten, auch im driftlichen Zeitalter betont miffen 5. Folgendes mird die Richtigkeit unserer Deutung noch weiter erharten.

<sup>(</sup>Prol. V), daß wegen berselben nicht zwei Staaten, sondern proprie einer seien: Non enim quamvis electi et reprodi in una sint domo, has civitates, ut supra, dixerim duas, sed proprie unam, sed permixtam tanquam grana cum paleis (214, 10, fl. A. 219). Im Prol. VII will er zeigen, daß er weit davon entsernt ist, Staat und Kirche zu trennen, und fährt mit den gleichen Gedanken von der Zugehörigkeit der Bösen zu seiner Kirche weiter. Über daß hervortreten der Kirche als corpus permixtum von Theodossius an vgl. Bernheim 19.

<sup>1</sup> Die Mifchung ift nicht die zwischen driftlich und nichtdriftlich, weshalb die Juden "als besondere civitas" gegenüber bem Gottesftaat (Hashagen 59) hiermit nichts zu ichaffen haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Haßhagen 59 f: Selbst in bem Prologe zum fünften Buche rebet Otto schon wieder von einer selbständigen civitas mundi. "Im Prologe zum siedten Buche hat er seine eine civitas vergessen: genau wie zur Zeit der römischen Säsaren zeigen sich wieder die duse civitates. Auch die Ausdrücke, welche zu ihrer Charakteristif verwendet werden, sind dieselben wie bei der Schilberung des Kampses der alten Kirche mit dem heidnischen Staate." Wit der Abnahme des Weltstaates geht der prosectus spiritualium "Hand in Hand". Haßhagen schließt daraus nur auf ein widerspruchsvolles Schwanken zwischen Mystischem und Historischem. Im Prolog zum achten Buche (Haßhagen 59) spielt bereits der Gegensatz zur jenseitigen civitas mit.

<sup>8</sup> Bgl. Sashagen 93.

<sup>4</sup> Diese Bebeutung bes permixta erhellt aus Prol. V.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. VII prol.: Quod temperamentum propter haereticos vel excommunicatos ex regibus posuimus. Alios enim christiana fide etc. (248, 25, kl. A. 295). Bgl. Hashagen 93: Daß das Borhandensein von zwei koordinierten Gewalten die Einheit der "Ecclesia" ebensowenig sprenge wie das Borhandensein von Guten und Bösen.

Der eine der beiden Staaten ift in feiner hiftorischen Berkörperung die Weltstadt1, die sich mit der jeweiligen Beltmonarchie bedt, weshalb eben der Judenstaat bei all seiner Machtvergrößerung unter den Königen doch nie zur Monarcie auswachsen burfte2; bem Ausbrud civitas diaboli und später auch terrena geht Otto ängstlich aus dem Wege. In der vorchriftlichen Menscheit nimmt diese Weltstadt die von Augustinus vorgezeichneten Formen an, die allerdings icon barum mehr einen rein thoischen Charafter tragen. weil fich namentlich die altere Beidenwelt nicht in eine einzige Staatsform zwängen ließ. Seine erfte fonfrete Geftalt hat der Beltftaat in Babylon gewonnen, von dem er auch den symbolischen Namen behielt, welcher für die nachdriftliche Zeit aber nur noch die Gottesfeinde im mpftischen Sinne ber paulinischen Welt umfaßte . In ber Beiligen Schrift verfteht Otto nach eschatologischen Gesichtspunkten "tropologisch" unter bem "Typus" Babylons "jenes gange Rorbus ber verworfenen Stadt": aber auch in der buchftab= lichen Faffung bom Babylon, bon welchem er "in ber Gefdichte" gefprochen, ftimmt das Schriftwort und interessiert ibn das Schickfal 5. In der Eschato= logie wie in der Geschichte zeigt der Chronift, wie der alte, ehedem so ftolze und glorreiche Sit bes Erbenftaates jum Entgelt für feine Bedrudungen bon Chrus gerftort und nun hoffnungslos verlaffen, ein haus ber Drachen und ber Schlangen geworben ift's; mit bem mesopotamischen Babylon gieht er felbst das ägpptische jum Bergleich heran?. Rur der Name des baby= lonischen Reiches blieb der Stadt am Euphrat, die Gewalt ging auf ihre Nachfolger über 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daneben ift bie civitas terrena parallel zur civitas Dei, wie bei Augustin bie societas improborum ober reproborum (pgl. Seprich 151).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bal. Sashagen 52 f. <sup>8</sup> Chron. IV 4 (fl. A. 180).

<sup>\*</sup> Bgl. Chron. VIII 20: In bestia Babylonem seu mundum (fl. A. 381). Qualiter mundo quae de Babylone dicta sunt conveniant, breviter aperiemus (fl. A. 383). Richt im historischen Sinne des Weltstaates. Chron. I 4: Haec est illa Babylon, figurans eam, cuius sunt cives omnes, qui ordinationi Dei superbe resistere conantur, ac per hoc confusione digni ab aeterno iudice reputantur (119, 29, fl. A. 38).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. VIII 20 (fl. A. 382 383 384). Bgl. meinen Auffat über Ottoß Eschatologie in ber Itof. Theologie XXIX (1905) 464 ff.

<sup>6</sup> Prol. ad Isengrim: Et tamen illa magna Babylon... sine spe reparationis, syrenarum facta est delubrum, domus draconum et struthionum, latibulum serpentium (118, 38, fl. A. 7). Sbenjo VIII 20 (fl. A. 382 f). Bgl. indes die Einschränfung mit Balbach VII 3 (fl. A. 298).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. VII 3 (ff. 20. 299).

<sup>8</sup> Chron. I 32: Mansit autem ex hoc regnum Babyloniorum, propter antiquam urbis dignitatem, solo nomine ibi, re apud Chaldaeos, auctoritate pene Medos (143, 25, fl. A. 60). Bgl. VII 3: Ipsi vero Persarum reges...nichil sibi de Babylone praeter nomen imperii reservantes (249, 43, fl. A. 298 f).

Babnlons Erbin als Tragerin der Weltstaatsidee wurde das heidnische Rom, nach den alten Siftorifern und dem Brief des Apostel= fürsten (1 Betr 5, 13) eine Schwesterftadt bes erften1, ift auch in Ottos Chronik bas zweite Babylon2, bas romifche Reich wie bei Orofius und Augustinus's der Sohn des babplonischen, das beim Aufkommen seines Sprößlings von der Weltbuhne abtreten mußte 4. Daber die Tendeng, amischen ber babylonischen und römischen Geschichte Gleichungen und Analogien berzustellen 5: beide Reiche haben einen ähnlichen Ursprung und Abfolug wie eine ahnliche Entwicklung'; was vom romifchen Raifer bem oberften Briefter in Rom, das wurde auch in Babplon von den Königen bem oberften Priefter gegeben 7; wie Babylon, so behnte auch Rom Schritt um Schritt burch die Unterwerfung der Bolfer feine Macht bis jur Belt= herrichaft aus, mußte aber auch wie Babplon langfam von diefer bochften Sobe herunterfallen und im entfrafteten Alter von fremden Fürften querft entehrt, bann unterworfen werden !; wie Babylon zwei Bolkern, ben Medern und Perfern, unterlag, jo auch Rom ben Griechen und Franken 9.

Die Analogie Roms mit der Kirche dagegen, die Otto aus Orosius 10 in etwa übernimmt 11, ift die des Gegensaßes, wenn auch ihr Gründer und Fürst, zur Offenbarung seiner göttlichen Herrschaft über beide Sphären zugleich, dem römischen Weltstaat eingeschrieben werden wollte 12, und die hierarchie der entstehenden Kirche räumlich der staatlichen Gliederung des Kömerreichs

¹ Chron. II prol. (ff. M. 61 f). Bgl. Augustinus, De civ. Dei XVIII 22. Orosius, Adv. pag II 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. II prol.: Usque ad defectum primae sequentisque initium, quam Romam dico (144, 3, ff. M. 61).

<sup>8</sup> Bgl. Sehrich 59. Orosius, Adv. pag. VII 2; nach II 2 gleicher Anfang, aber verschiedener Ausgang.

<sup>4</sup> Chron. II 2: (Babyloniae regnum) est eversum, iure ipso deficiente, Romani imperii, quod illi tanquam patri filium successive dixi, ortum narraverim (145, 8, fl. 21. 64). 29 gl. Prol. II (fl. 21. 61) 27 f (fl. 21. 89) und III A.

<sup>\*</sup> Bgl. Augustinus, De civ. Dei V 17; XV 5; XVIII 2. Daher Chron. VI 22: Regnum Romanorum iuxta maiores nostros Babiloniorum imperio similem ortum et progressum habere dicitur (239, 21, fl. M. 275).

<sup>6</sup> Chron. III 6 (fl. A. 130); IV 31 (214); VI 22 (275). Bgl. IV 21 (204).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. VII 3: Ut et in hoc quaedam habitudo, sicut saepe iam dictum est, inter Babyloniam et Romam eluceat (249, 40, fl. A. 298).

<sup>8</sup> Chron. IV 31 (fl. 21. 314).

<sup>9</sup> Chron. VI 22 (fl. 2. 276).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Adv. pag. VII 2 (M. 31, 1064).

Derricher anerkannt, ber eine im Triumph, ber andere in ber Armut III 6 (kl. A. 131).

<sup>12</sup> Chron. III 6 (ff. A. 131 f).

entsprach 1. Bürger der Welt gegenüber den Gottesbürgern blieben die Kömer bis zur letzten Christenversolgung 2. Thrannisch in ihrer Politik gegen die Bölker, ist die römische res publica das Substrat jenes Unglücks und Wechsels, der dem feindlichen Staat anhaftet 3, wenn sie auch in einzelnen Erscheinungen sogar als sittliches Muster dienen kann 4. So hatte auch Augustinus Altrom, das Haupt der civitas terrena 5, einerseits als Zuchtrute der Bölker 6, als lasterhaftes Werk der Sünde und des Teufels 7, anderseits als irdisch gut 8 erklärt. Dieser Anslug von theoretischer Feindseligkeit gegen Altrom war bereits dem ersten Christentum eigen gewesen 2. Bei dem viel weiter enterenten Otto tritt er allerdings bedeutend kühler auf: unter seiner Hand metamorphosiert sich das heidnische Altrom, in dem schon der Keim des christlichen Imperiums steckt, und dessen Gottesseindlichkeit schwächt sich schließlich bis zum Punkte ab, wo ihm nur noch ein relativer Unwert bleibt 10.

Gine Differenz gegenüber der alten Auffassung in diesem Punkte tritt auch in der Frage nach dem Grunde der Größe Roms hervor. Schon die "Problemstellung" ist beachtenswert<sup>11</sup>. Auch Augustinus stellte sich diese Frage<sup>12</sup>; er fand den Grund in der Selbstliebe, Ruhmbegierde und Herrsch= sucht<sup>18</sup>. Noch weiter waren Minucius Felix<sup>14</sup> und Tertullian<sup>15</sup> gegangen, welche unverhohlen Roms Gottlosigkeit als Ursache seiner Erhöhung nennen. Otto

¹ Chron. II 2: Cum processu temporis ecclesia a primitivis patribus secundum distributionem gentium ordinaretur für die Patriarchalsitze wie für die Bistümer und Erzbistümer. Bgl. Sägmüller 54 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron, III 45: Sed iam ad cives mundi revertamur. Constantius etc. (kl. A. 169); III 47: Decem etiam plagis civitatem mundi sub principibus etc. in Parallele mit bem pharaonischen Ägypten (kl. A. 170). Bgl. Haßhagen 55.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron, II 51 (fl. 20. 117).

<sup>4</sup> So III 4 ihr heibnischer Fürst Augustus in ber Demut (fl. A. 129).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De civ. Dei XV 5; V 17. 6 Senrich 64.

De civ. Dei XIX 15 ff. Ungerechtigkeit und Gewalttätigkeit, von Anfang an (III 13 ff); voll Leidenschaft, Selbstfucht, Herrschbegierde und Haß gegen den Gotteß-staat (XVIII 15 ff).

<sup>8</sup> De civ. Dei IV 3; V 9. Bgl. Senrich 61. Sashagen 42.

<sup>9</sup> v. Giden 109 ff. Bgl. P. Abbelard, Le christianisme et l'Empire Romain, 1891.

<sup>10</sup> Bgl. die Gegenüberstellung ottonischer Urteile mit Augustin und Orosius bei Hashagen 42. Auch auf die Rezeption römischer Rechtsanschauungen unter Barbarossa wird hingewiesen (Hashagen 44).

<sup>11</sup> Rach Sashagen 71 "fogar beachtenswerter als ihre Löfung".

<sup>12</sup> Warum Gott "gerade bie Römer würdigte" (De civ. Dei V 12).

<sup>18</sup> De civ. Dei V 15. Bgl. barüber Senrich 61.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Octavius c. 25: "Die Römer find nicht barum so groß, weil sie fromm, fondern weil sie unbestraft gottloß waren."

<sup>15</sup> Apologeticum c. 25 f. Bgl. v. Giden 112

von Freising gräbt tiefer und sucht, soweit es menschliche Schwäche zuläßt, die providentiellen Absichten Gottes zu ergründen, dessen verborgenen Ratsichlüssen er die Erhaltung Roms und sein Wachstum von der tiefsten Niedrigseit bis zur Weltherrschaft zuschreibt. Denn nicht die Götter Roms, sondern der einzig Ewige war es, der die Eroberung durch Hannibal von der Weltstadt abwandte. Für den mittelalterlichshierarchischen Geschichtsphilossophen ist aber noch charakteristischer die Antwort, daß Gott wegen der Versdienste des Apostelsürsten, dessen Sitz zu Rom er vorausgesehen, das römische Volk zur Vorherrschaft auserlesen, das Imperium somit nach dem Sacerdotium und den Primat der Völker nach dem Primat der Kirche normiert habe: "schon vorher also war dieselbe Stadt das Haupt der Welt, welche nachher das Haupt der Kirche sein sollte".

Unvergleichlich mildere Formen noch nimmt von Konstantin und Theobosius ab das Bild des römischen Reiches an, von dem Otto politisch ja eine
so hohe Auffassung bekundet, daß er in den Gesten seinetwegen es für
angemessen hält, in die einsache Geschichte die höchste Philosophie einzussechent;
seit Konstantin dissernziert sich dis zu einem gewissen Grade die civitas
terrena in das schlechthin weltsiche Imperium und die civitas perversa
des Teusels, zwei Begrisse, welche im heidnischen Kom aufs engste verschlungen waren. Aber im neuen kirchenpolitischen Kingen mit dem Sacerdotium nimmt das Imperium als Bertreter des unheiligen, verweltlichten
Laientums doch ganz unwillkürlich wieder den Plat eines Antipoden des
Gottesstaates ein, des irdischen Gemeinwesens, das unter dem Fluche seiner
Kolle unaushaltsam seiner Ausschlung entgegengeht. Denn mit dem Wachsen

¹ Chron. II 36: Quod quidem Romani diis suis, Urbem defensantibus, ascribebant, nos vero occultis ac profundis iudiciis Dei, sine cuius nutu nec folium in terram cadit, attribuere possumus, qui hanc urbem inter tot pericula et discrimina servare ac paulatim proficere in totiusque orbis dominium crescere voluit. Cuius rationem, quantum humana fragilitas metiri potest, in sequentibus, cum ad Augusti Caesaris principatum ventum fuerit, Deo largiente, reddemus (161, 12, tl. A. 99). Bgl. Prol. III. ² Chron. II 36. Bgl. Safá 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chron. III prol.: Quare autem illi populo vel illi urbi hanc potius quam aliis gratiam contulerit, discutere non possumus, nisi forte ex principis apostolorum meritis, quem ibi sessurum praevidit, super quem etiam ecclesiam suam se fundaturum promisit, factum dicam, ut videlicet locus, qui propter principis apostolorum kathedram super universam principaturus foret ecclesiam, in gentium quoque, unde fideles congregandi erant, proficeret monarchiam. Pulchre igitur eadem urbs antea fuit caput mundi, quae postmodum futura fuit caput ecclesiae (170, 49, ff. A. 122). Bgl. Haßhagen 43 71.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Gesta, procem.: Cum et id ipsum Romani imperii non sit extraneum, rebus simplicioribus altiora interponere.

<sup>5</sup> Bgl. Rigfc III 334. Bernheim 21.

des Reiches Christi mußte Sand in Sand das Abnehmen des Reiches der Welt geben 1. Bon ber Laft bes Bringips gebrudt, bas es barftellte, mußte bas ehebem fast für göttlich gehaltene Römerreich immer tiefer und tiefer finten 2. Gang wie Babylon blieb ber Stadt Rom, nach Berlegung ber Residenz in das neurömische Bygang, vom Reiche nur der Name, der Inhalt wanderte zu den Griechen3; in demfelben Alter wie Babylon von Arbatus. wurde Rom von Alarich geschändet. Nachdem nicht nur die romischen Raiser, sondern auch die Könige Christen geworden, sollte der Weltstaat gleich= jam betäubt und bem Staate Chrifti gegenüber fast ausgerottet erscheinen 5, geriet baber die ehedem weltbeberrichende Stadt in folden Berfall, daß fie unter barbarischen Thrannen von Sand zu Sand ging 6. Auch die Franken, die julett den Weltstaat befigen follen, nehmen mit dem aus eschatologischer Notwendigkeit dem Tode geweihten? Römerreich den Reim des Berderbens und das Fieber der Welt in fich auf's. Und mag Otto auch bis dahin die Staatentheorie vergeffen zu haben icheinen, beim Tobe Gregors VII. lebt fie wieder auf', und in seiner Gegenwart fieht der Schriftsteller unter dem Gin=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. IV 5: Vide regno Christi crescente, regnum mundi paulatim imminui (298, 17, ft. A. 182).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. V prol.: Proinde Romanum imperium, quod pro sui excellentia a paganis aeternum, a nostris pene divum putabatur, iam ad quid devenerit, ab omnibus videtur (213, 34, fl. A. 217).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. IV 5: Mansitque propter antiquam urbis dignitatem solo nomine ibi, re hic, sicut et Babyloniorum (298, 16, fl. A. 182). IV 31: Et sicut ibi regno ad Medos translato, solo nomine mansit imperium, sic et isto ad Graecos seu ad Francos derivato, urbis tantum antiquae dignitatis ac nominis manet vestigium (214, 14, fl. A. 214).

<sup>4</sup> Chron. IV 21: Et sicut supra dixi, Romanorum regnum, quod Babyloniorum regno in multis similem ortum ac progressum habuit, iuxta maiorum nostrorum supputationem eodem a conditione sua ab Alarico, quo et illud ab ortu suo ab Arbato praefecto, anno dehonoratum fuit (207, 28, fl. A. 204). Nacher von Oboater wie Babylon von Cyrus zerftört (IV 31).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. V prol.: Non solum Romanorum augustis, sed et aliis nobilium regnorum regibus christianis factis, cum in omnem terram et in fines orbis terrae exierit sonus verbi Dei, tanquam sopita civitate mundi et ad ultimum plene exterminanda de civitate Christi (214, 12, fl. 21.9).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Chron. V 1: Vide rem publicam miserabiliter labefactatam, cerne populum illum, sapientia ac viribus quondam orbis dominum, ad tantum venisse orbis defectum, ut a barbarica tyrannide conculcatus gravique dominationi mancipatus, non nisi a barbaro liberari queat, tyrannum subiecte ac gratanter suscipiat, ut alterius tyranni dominationem effugiat (214, 34, fl. A. 220).

<sup>7</sup> Bgl. Rampers, Sift. Jahrb. XIX 423, rectius 523 und meinen Auffat in ber Zeitfchr. f. tath. Theol. 1905.

<sup>8</sup> Chron. V 36 (fl. A. 251 f). Bgl. Lang 36. Bübinger (1881) 330.

fluß seiner eschatologischen Vorstellung das Kömerreich gespalten und von der Römerstadt nur noch einen Schatten. Das Staatswesen aber, welches die Rechtsnachfolge der civitas terrena übernommen, übernimmt damit zugleich das Schicksal des Kolosses, der nach dem Danielschen Bilde vom loszgelösten Steine zerschmettert werden muß<sup>3</sup>.

Dem Babylon steht dem kirchenpolitischen Zug der Zeit entsprechend Terusalem gegenüber 5, dem Weltstaat der Gottesstaat, der ganz analog mit jenem den typischen Ramen von seiner ersten historischen Berkörperung in Jerusalem und Kanaan behalten hat 6. Aber auch das Gottesreich, soweit es für die Geschichte in Betracht kommt, wird vom Eintritt Christi an bloß in seiner äußeren historischen Verwirklichung als die sichtbare Kirche 7 gesaßt, und nur ein schweres Mißverständnis hat daran zweiseln können s; die vorchristliche Kirche allerdings wird ihrem vorbildlichen Charakter, ihrer Hinbeziehung auf die spätere Gnadenordnung gemäß viel mystischer und geistiger verstanden. Es wird nötig sein, das Verhältnis von sichtbarer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. VII 9: Circa haec tempora, dum regnum non solum civiliter, sed et parricidialiter libidine dominandi dividitur (252, 42, ff. A. 305).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prol. ad Isengrim: Ex tot altercationibus maxime diebus nostris, ex nobilissimo factum est pene novissimum, ut de urbe, senatu populoque Romano hoc esse dictum iuxta poetam: vix magni nominis umbra (118, 24, ff. A. 6). Rgf. Prol. V (ff. M. 217).

<sup>8</sup> Bgl. unten II B und hashagen 84. In ber zweiten Rebattion ber Chronit ftellt er nur bas Jest, nicht bie Deutung felbft (hashagen 84 A. 4) in Frage.

<sup>4</sup> Auch Ottos Freund, Gerhoh von Reichersberg, legte Papst Eugen III. eine Abhandlung über die zwei Städte und ihre Bermischung vor (Wilmans, Archiv X 134 A. 5. Gundlach III 740. Büdinger [1881] 345). Bgl. auch den Kommentar zu Pf 44, 67. Ähnlich Ioh. a Salisbury, Polycr. I 4. Hugo, De vanit. mundi (M. 176, 727). Bernhard, Honorius, vorher schon Augustin und Gregor (vgl. Hasehagen 42 A. 3 4).

<sup>5</sup> Befonbers Prol. ad Isengrim. Bgl. Suber 158. Sashagen 51 A. 4.

<sup>\*</sup> Die Stadt selbst, civitas sancta, ist "beim Herankeimen der Kirche" wie Babylon und Rom von den Bölkern zerstört und zertreten worden (III 18, kl. A. 147; III 21, kl. A. 151 f; Chron. VII 2, kl. A. 296). Bgl. Chron. I 20: Terram promissionis, quae huius, unde agimus, typus civitatis est (kl. A. 50); I 8: Terram, quae huius, de qua agimus, civitatis typus esse dignoscitur (kl. A. 42). Hugo unterscheibet im ersten Kapitel des vierten Buches De claustro animae (M. 176, 1151 D) das "materielle" oder historische Jerusalem in Judäa (vgl. c. 2), das "mystische" oder die Kirche, auch "allegorische" (c. 6 8), das "moralische" oder die gläubige Seele, auch "tropologische" (c. 3 7) und das "analogische" in der himmlischen Heimat (c. 22).

<sup>7</sup> Chron. III 22: Civitas Dei, quae est ecclesia (fl. A. 153). Bgl. Eucken 152: Diesem Aufbau (eines Gottesreiches auch in unserer Welt) bient in sichtbarer Weise die Ausbildung einer neuen, ausschließlich durch das Berhältnis zu Gott bestimmten Gemeinschaft: ber Kirche.

8 Bernheim 19 22 ff. Hashagen 61 f.

<sup>9</sup> Bgl. die Zeit bis Abraham und auch nachher 3. B. I 29; II 4 16 47.

und unsichtbarer, von historischer und mystischer Kirche, wie es in der Chronik zum Ausdruck kommt, eingehender zu untersuchen, um zu sehen, daß Otto konsequenter denkt als alle seine Borgänger, von denen wir wiederum sein Hauptvorbild herausgreifen 1.

Bereits Augustinus wollte in feiner Geschichte unter bem Gottesftaat vorab die auf Erden pilgernde, blog in der hoffnung an der Seligkeit teilnehmende Kirche verftanden wiffen 2. Doch nicht gang mit Unrecht wird ibm vorgeworfen, daß er, fo fehr ber Rampf gegen ben Donatismus ibn por der Borftellung einer rein unsichtbaren Rirche bewahrte, die zwei ober vielmehr die drei Daseinsformen ber Rirche in seiner Schrift zusammen= geworfen hat: bald spricht er bon ber gegenwärtigen, bald bon ber zufünf= tigen civitas Dei3; bon ber unfichtbaren Kirche ber Brabestinierten, ber communio sanctorum, springt er auf die sichtbare, hierarchisch gegliederte Gesellschaft, die alleinseligmachende externa communio sacramentorum, und wieder gurud'. Bahrend allerdings im Alten Bunde, unter bem Gefete. mehr die mpftische Gemeinschaft in den Bordergrund tritt, wird fie feit Chrifti Ankunft durch das äußere. Gute und Boje umichlingende Rirchentum. welches ja in seinem Jugendalter sich vielfach auch wirklich mit der Gemeinde der Beiligen bedte, etwas jurudgebrängt; boch auch hier fällt der Rirchenvater oft bom hierarcifden Organismus wieder in den Borftellungs= freis bon den Auserwählten zurud's. "Solchen Doppelfinn", fagt Euden über diese Ungeschiedenheit und Bermachsenheit von Sichtbarem und Unfichtbarem, "ju beutlichem Bewußtsein bringen, bas heißt einen Grundpfeiler bes auguftinischen Spftems und ber mittelalterlichen Ordnung erschüttern."6

Otto von Freising, der durch das von Augustin bloß ausgedachte, unter den karolingischen und salischen Kaisern aber konkret ausgebaute System des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es läßt fich somit nicht sagen, Otto habe fich die Geschichtsauffassung Augustins von ben beiben civitates vollkommen angeeignet (Bernheim 17). Über ben breifachen Sinn bes Begriffs Kirche in ber Scholaftit vgl. Grabmann 82 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie es auch Kattenbusch behauptet (Reuter 119). Bgl. De civ. Dei XV 6: Durch die Leiben curantur cives civitatis Dei in hac terra peregrinantes et paci supernae patriae suspirantes. XX 9: Postumo regnant cum illo, qui eo modo sunt in regno eius, ut sint etiam ipsi regnum eius. XIX 20 handelt von den cives sanctorum in vitae huius tempore spe beati. Auch Abel nennt Augustin civem civitatis aeternae in hac terra peregrinantem (XV 5).

<sup>3</sup> Bgl. Reuter 106 121 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bgl. Bernheim 15 ff. Hashagen 46 f. Reuter 120 150 f. Nach Senrich 20 find beibe Inhalt seiner Geschichte. Die praktische Konsequenz dieser Identifikation war die kirchliche Weltherrschaft (Gennrich 130).

<sup>5</sup> Darüber vgl. ausführlicher Bernheim 16 f mit ben bort angefügten Bitaten.

<sup>6</sup> Euden 242. Bgl. Gennrich 130.

Gottesstaates i die ganze Gesellschaft in eine einzige Kirche verwandelt sah, wich nie von dieser historischen Ausprägung des gottesstaatlichen Prinzips ab; nie, solange er in der Geschichte bleibt, zersließt ihm dieses Bild zur mystischen Gemeinde der Heiligen. Wohl stellt auch Otto wie Augustin. Krieg und Frieden, zwei ethisch gefärbte Eigenschaften, als Merkmale der beiden Staaten einander entgegen. Friede bezeichnete den Eintritt der Kirche in die Welt und wachte über ihrer Wiege. Frieden brachte Christus, ihr Fürst und Stifter, die Friedensbestrebungen weisen auch den weltlichen Fürsten in der Entwicklung des Gottesstaates eine hervorragende Stellung zu, und so kommt es, daß selbst Staats= und Laientum einen Ehrenplat in der civitas Dei einnimmt, von deren Bürgerrecht es ja nie grundsäslich ausgeschlossen wird. Aber der Träger dieser civitas ist und bleibt der kirchliche, äußere Organismus, in dem jene nur Glieder sind.

Schon im Borwort unterscheibet Otto genau das diesseitige Jerusalem in der irdischen Wanderschaft, in der Gefangenschaft des zeitlichen Babylon von dem jenseitigen Jerusalem im Himmel, das die auf Erden pilgernden Gottesbürger erst vorkosten und ersehnen, die zwei Stadien des Reiches Christi, dessen räumliche Ausdehnung und dessen Glorie<sup>10</sup>. Die eives Christi, die ihm vorschweben, schwimmen im stürmischen Meere dieses Lebens <sup>11</sup>; die

<sup>1</sup> b. Giden 312.

<sup>2</sup> Wie Bernheim 16 behauptet. Bal. Nitsich III 336.

Be civ. Dei XVII 2; XIX 12 etc. Bgl. Bernheim 17.

<sup>\*</sup> Zwietracht, Spaltung, Rebellion ist das Kennzeichen der civitas terrena (Chron. II 32 51; IV 31; V 36; VI 1 3; VII 9). Das Gegenbild Chron. VII 35. Bgl. Bernheim 22 f.

<sup>5</sup> Chron. II 51 und Prol. III. Bgl. Bernheim 22.

<sup>6</sup> Chron. II 51; III 6 8. (Bernheim ebb.)

<sup>7</sup> So Konftantin Chron. III 47; IV 2 3; Theobofius IV 6 und Prol. V; fchließ= lich Barbaroffa felbst nach bem Wibmungsschreiben an ihn und ben Gesta. Über ben Begriff pax in ber mittelalterlichen Weltanschauung vgl. Bernheim, Deutsche Zeitsichtift für Geschichtswiffenschaft, R. F. I 3 ff.

<sup>8</sup> Bgl. Bernheim 22 36.

Prol. ad Isengrim: Haec est civitas Dei, Hierusalem coelestis, ad quam suspirant in peregrinatione positi filii Dei, confusione temporalium tanquam Babylonica captivitate gravati (118, 8, 16. A. 5); gloriam etiam regni Christi, post hanc vitam sperandam, in hac exspectandam ac praegustandam Ierusalem civibus ostenderem... civium eius in hac peregrinantium memoriam facere (119, 1, 16. A. 7). Sbenfo Johann von Salisbury: Solange wir noch fern vom Herrn wallen (Gennrich 22). Bgl. Bernheim 18.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Chron. II 4: Regnoque eius, quod est ecclesia, in hac vita dilatando, post hanc impiorum aeternaliter dampnata civitate glorificando atque cum auctore suo Christo in aeternum mansuro (145, 33, fl. A. 65).

<sup>11</sup> Chron. VI prol. (fl. 21. 253).

Kirche, die, auf einem festen Felsen gebaut, von den Stürmen der Welt nicht erschüttert wird, verdient erst die ewige Herrschaft und die ewige Krone i; jest noch gedrückt und zertreten von den Bürgern der Welt, soll sie erst beim letzen Gericht von ihnen geschieden werden. Daher enthält auch diese Kirche, selbst in ihrer hierarchischen Spitze, dem Sacerdotium, solange die Pilgerschaft dauert, wie das Net in der Parabel des Evangeliums, als corpus permixtum noch vermischt und ununterscheidbar Gute und Böse, und nur das allwissende, prädestinierende Auge Gottes vermag sie in dieser Welt zu trennen. Erst in der Ewigkeit gehören die Gottlosen nicht mehr zur civitas Dei ; erst an der Schwelle des achten Buches stellt Otto als Stadt und Reich Christi neben die gegenwärtige Kirche, welche noch nicht im seligen Zustand der Glorie ist und in ihrem Schose Gute und Böse hegt, in ihrer Scheune Stroh und Weizen umschließt, die künstige, welche nur die Guten behält und keine Ürgernisse mehr kennt.

Auch positiv stedt Otto die Grenzen des Gottesstaates nach denen des äußeren, hierarchisch gegliederten Organismus der sichtbaren Kirche ab, dem allerdings die himmlische Rangordnung als Typus, Muster und Bauplan gedient hat. Seine Definition der Kirche stimmt eigentlich genau mit derjenigen

¹ Chron. II 25: Civitas autem Christi fundata supra firmam petram malis ac tempestatibus mundi non concutitur, immobilisque atque inconcussa manens, aeternaliter regnare, aeternaliter coronari meretur (145, 48, fl. A. 88). Bgl. Hagen 55.
² Chron. I 9 (fl. A. 44).

Prol. V: Quamdiu peregrinatur utpote sagena missa in mare, bonos et malos continente (214, 15, kl. A. 295). Ebenso Prol. VII: Non enim discerni possunt in praesenti, ecclesia tantum quae manifesta sunt iudicante, Deo solo, qui novit qui sint eius, cuius ventilabrum in manu eius, merita singulorum pensante (248, 28, kl. A. 296). Bgl. Hipser 43; Bernheim 23; Haßhagen 94. Ebenso Augustin (Reinkens 30. Bernheim 15).

<sup>4</sup> Prol. VII: Si reprobam vitam duxerint, ad civitatem Dei in aeternum non pertinebunt (248, 32, fl. 21. 296).

 $<sup>^5</sup>$  Prol. VIII: Nec adhuc, ut in futuro erit, gloriose beatus et perfectus (277, 32, ff. M. 357).

<sup>6</sup> Prol. VIII: Cum enim civitas Christi seu regnum eius secundum praesentem statum vel futurum ecclesia dicatur, aliter se modo, quamdiu bonos et malos in suo gremio fovere cernitur, habet, aliter tunc, cum solos bonos in superni sinus gloria servabit, habitura erit . . . Denique, quod ecclesia, non solum cum Christo regnans, sed et in praesenti horreo granum et paleum continens, regnum Christo vocetur, in evangelio manifestissime habes, ubi de regno suo scandala, quae nulla profecto in coelesti patria tranquillissima et felicissima fore poterunt, auferendo praedicantur (277, 11, fl. A. 356 f). Bgl. Greg. M., Homilia XII in Evang. Matth. Deshalb bloß erstrect die "historiche Auffassung" nicht "ihre Wirtsamkeit" bis in das achte Buch (Hashagen 68).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> BgI. biefe Abstusung ber gegenwärtigen Kirche (nach Dion.)? Chron. VIII 29: Quod etiam in praesenti videmus, ubi in una ecclesia diversis dignitatum ordinibus

überein, welche viel später auf einer vollendeteren Stufe der theologischen Entmidlung Bellarmin gegeben hat 1. Zwei Bölker birgt die Kirche in ihrem Innern,
die aber alle von einem Glauben getragen, von einer Taufe geboren sind 2.
Wie Christus Gute und Böse wegen der Gemeinschaft der Sakramente und des
Glaubens, mag derselbe tot oder lebendig sein, sein Reich nennt, so nennt auch
Otto alle Bekenner des katholischen Glaubens die Stadt Christi, ohne
auf die spissindige Frage einzugehen, ob die bösen Mitglieder der Kirche innerlich oder bloß äußerlich am kirchlichen Leben sich beteiligen 8. Während also die
Häretiker und Erkommunizierten, die außerhalb des Körpers der Kirche stehen,
von Ottos Gottesstaate in praesenti ausgeschlossen sind, gehören sehr wohl
dazu die außerhalb der Seele der Kirche stehenden Gläubigen, welche in den
Werken den Glauben nicht befolgen 4. Mit der Kirche meint Otto, das betont er ausdrücklich, die Priester und ihre Anhänger, also die Hierarchie,
geleitet vom Sprachgebrauch wie von der Erwägung des kirchlichen Schwerpunktes 5. Ja noch mehr: unmerklich nimmt der gesamtkirchliche Begriff des

alium alio superiorem conspicimus, quam ad instar illius curiae distinctam Dominus Moysi loquens ostendit, dum ait: Vide ut omnia facias iuxta exemplar, quod tibi monstratum est in monte (295, 27, fl. A. 401). Bgl. Bernheim 21.

¹ Coetus hominum eiusdem christianae fidei professione et eorundem sacramentorum communione colligatus sub regimine legitimorum pastorum et praecipue unius Christi in terris Vicarii Romani Pontificis (De Ecclesia militante III, c. 2). Das Vinculum symbolicum, liturgicum unb hierarchicum. Bgſ. Alanus ab Insulis, De artic. fidei l. IV: Ecclesia est congregatio fidelium confitentium Christum et sacramentorum subsidium (M. 210, 613).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. I 10: Ut per hoc una fide praeditos, uno fonte genitos, utrosque uno simul sinu populos longe retroactis seculis contentura fore monstraretur ecclesia (136, 13, fl. A. 44).

<sup>\*</sup> Prol. VIII: Ea ergo locutione, qua Christus propter sacramentorum communionem malos et bonos, fidem istos per caritatem operantem, illos sine operibus mortuam habentes, regnum suum nominat, ea nos civitatem eius hunc praesentem statum vocamus. Neque enim subtilitatem eorum in hoc sequimur, qui utrum mali in ecclesia manent veraciter sacramentis communicent an exterius tantum ea accipiant, solerter inquirunt, vel, si item mali ecclesia, quae corpus Christi dici propter temporalem commixtionem ac sacramentorum communionem debeant, acutissime disputant. Sed communem sacrae scripturae usum, simplici oculo intendendo, omnes in ecclesia fidem tenentes catholicam, civitatem Christi vocamus, Deo, qui solus novit qui sint eius, iudicium discussionemve singulorum relinquamus (277, 17, fl. A. 357). Die von ben bamaligen Dialettitern ventilierte, hart an der donatiftischen Rlippe liegende Rontroverse über den Satramentenempsang durch die Sünder entschedet die Theologie: vere, sed non spiritualiter.

<sup>4</sup> Prol. VII: Alios enim christiana fide, etsi opera quae credunt non secuntur, in ecclesia secundum praesentem statum computandos esse, nemo qui sagenam Domini malos et bonos continere scit, dubitat (248, 26, ff. 37. 295 f).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prol. VII: Porro ecclesiam ecclesiasticas personas, id est sacerdotes Christi

Gottesstaates die Form der römischen Kirche, seines hierarchischen Hauptes, an', namentlich da, wo sich die Geschichtsphilosophie mit der Kirchenpolitik vermählt'.

Bor biefer rein "hierarchischen" Auffaffung ber Kirche und bes Gottes= staates halt die "monchische" ebensowenig ftand als die "laienfreundliche" und die "mpftische"8. Das Mönchtum mag ihm als der Zenit und bas reinfte Ideal ber Rirche erscheinen; die mannigfaltigen Rollegien "ber beiligen Bürger bes mahren Staates" 4, es find bie iconfte, aber auch eine freiwillige Blute des Gottesftaates, welche nie mit Pratensionen auf das Ganze auf= Es lag in ber mpftischen Richtung eines Jahrhunderts, in dem fich Sterbende noch icheren liegen, daß man berart für das Monchtum, die bolltommenfte Berkörperung ber religiofen Ibee, ichmarmte 5; bei Otto bing es außerdem mit der ihm eigenen eschatologischen Anschauung zusammen, daß seine Zeiten als die letten eine Steigerung ber weltflüchtigen Aszese parallel ju ber bes Lafters aufweisen mußten, bag beshalb eben fo viele bem Berfall bes Weltreichs gegenüber in ber Monchsmilig mit ben Waffen ber Abtötung für Chriftus und Jerusalem gegen die Feinde des Rreuges tampften, und bem Schmut ber Beltburger gegenüber bie Strenge bes Monches und Ordensstandes jo fehr zunahme. Darum aber find auch nur die Monche als "die Heiligen" von Beruf im ftande, die Hand des erzurnten Gottes und das drohende Weltende aufzuhalten 7.

Ottos aufrichtige Begeisterung für die monastische Institution ist nicht weniger eine verdiente Frucht der sittlichen Höhe und der Lebenskraft des damaligen Mönchtums, welche der Geschichtsphilosoph ganz in sich aufgenommen hatte, ohne daß er sich dadurch seinen Blick trüben ließ; Männer,

eorumque sectatores, tam ex usu locutionis quam consideratione potioris partis diximus (248, 30, kl. A. 296). Damit schoß Otto die Laien vom Gottesstaat mit nichten aus, wie es Bernheim 17 Augustin gegenüber, der allerdings in seiner Civitas Dei den Priesterstand viel weniger scharf hervortreten lätzt, anzunehmen scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. unten II A, namentlich bie bei Bernheim 21 angeführten Stellen Chron. VI 36; VII 16 18.

<sup>2</sup> Bgl. Bernheim 21 f und die bort gitierten Stellen Chron, VI 32 34; VII 27.

<sup>8</sup> Gegen Bernheim 24.

<sup>\*</sup> BgI. Chron. VII 34: Sanctorum meritis verae civitatis Dei civium, quorum in toto orbe copiosa varie et pulchre distincta florent collegia (267, 7, fl. A. 336).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. über ben Kartäuserprior Guido († 1137) v. Eicken 324. Das Evang. ast. (Paris. 1254) wollte fogar die Herrschaft an die Ordensleute fallen lassen (Roscholl 32). Auch Gerhoh sieht im Mönchtum das Ziel des wahren Christentums erreicht (Sturmhöfel 13).

<sup>6</sup> Chron. VII 9 (fl. A. 305). 23gl. VII 34 (fl. A. 336).

<sup>7</sup> Bgl. Bernheim 20 mit ben angeführten Bitaten.

mie ber aus königlichem Blute entsproffene Ciftercienfer 1, der das Monchsgemand ftets unter ber bischöflichen Rleidung getragen haben foll 2. maren fich des mahren Zwedes und der hoben religiofen und kulturellen Aufgaben des Rlofterlebens vollauf bewußt. Das lette Rapitel des letten hiftorifchen Budes, ein würdiger Schlukstein nach den Geschichtswirren 8, der Stud für Stud betrachtet zu merden verdiente, ift ein berrlicher Somnus voll moffischidpllischer Narbenbracht auf diese mittelalterlichen "Scharen ber Beiligen". die "verschiedenen Ordnungen der Monche", von denen die einen wohl der Welt abgeftorben und die Gesellichaft fliebend in der Berborgenheit ein nur Bott geweihtes Ginfiedlerleben führen, Die andern aber mitten unter ben Meniden und im Weltgetriebe ihr Licht leuchten laffen und ihre Rulturarbeit verrichten, alle vereint durch eine nicht mehr irdische Beiligkeit. Überzeugung aus der Seele heraus und ein unvergleichlich aszetischer Drang fpricht aus dieser hinreißenden Schilderung, die ein gang anderes Bild von den Klöftern gibt als die duftere Beidreibung von jenen angeblich berrichfüchtigen, intoleranten Mönchen des Mittelalters ober auch von jenen wirklich verweltlichten Monchen beim Ausbruch ber protestantischen Reformation 4. Es ift bereits ein Spiegelbild bes himmlischen Berusalem im irdifchen. Der Reihe nach werden das gemeinsame Leben, die Rafteiung, das Zölibat, die gewerbliche Arbeit, Die Gaftfreundschaft, das Tugendleben, Die gegenseitige Zurecht= weisung, die hierarchie, die Rleidung der Religiosen beleuchtet und so ein Mondsideal entworfen, das gewiß oft genug nicht erreicht murde, das aber bem gangen Mittelalter menigftens vorschwebte. Das Wichtigfte aber für uns ift, daß Otto fogar von diefem höchften Gipfel des Gottesftaates Welt= priefter und Lajen nicht ausgeschloffen bat's, und dag feine Anwandlungen

¹ 1131 zum Abt von Morimond gewählt (Meichelbeck, Hist. Fris. I p. I315. Huber 5); im Lilienfelber Refrolog Otto monachus Morimundensis (Huber 6).

<sup>2</sup> Bgl. Bernheim 46 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. VII 35 (ft. 21. 336—340).

<sup>\*</sup> Bgl. Hashagen 67. Es zeugt von einem geringen Eindringen in den Geist bes Schriftstellers wie des Mittelalters überhaupt, wenn Bernheim 50 f Otto in biesem Kapitel "bis an die Grenze des Lächerlichen" gehen läßt. Auch Hashagen A. 4 hat die Wahrheit der Schilderung angezweifelt.

<sup>6</sup> Chron. VII 35: Igitur exceptis his, qui sobrie, pie et iuste ex clericis et laicis sua tanquam non sua possidentes fratrum necessitatibus misericorditer deserviunt (267, 16, kl. A. 336 f). Ebenso werden beim jüngsten Gericht Chron. VIII 17 neben die sancti, qui propriis voluntatibus et facultatibus abrenunciantes Christum secuti sunt, die iusti, qui sua licite possidentes operibus misericordiae obtinere meruerunt, gestellt (kl. A. 378). Otto will also nicht das Mönchswesen als das "einzige Abbild des Gottesreiches hienieden" (Bernheim 21) darstellen; er besindet sich hier schon nicht mehr ganz beim hierarchisch gedachten Organismus des irbischen Gottesstaates, sondern auf ethisch-aszetischem Boden, wie die von Bernheim selbst herbeigezogene Parallele von

1967年 1868年 1968年 196

mönchischer Weltentsagung ebensogut aus dem eigentlichen geschichtsphiloso= phischen wie aus dem kirchenpolitischen System ins rein ethische Gebiet ver= wiesen werden muffen 1.

## 2. Siftorifde Entwidlung ber beiben Staaten.

Über der Zweistaatentheorie baut Ottos Hand den ganzen teleologischen Berlauf der Weltgeschichte auf. Die Zweistaatentheorie ermöglicht ihm jenen Fortschritt und jene Entwicklung, welche bereits seinen Weltaltern zu Grunde liegen, und welche er nicht etwa bloß in allgemeiner Form ausgesprochen 2, son= bern folgerichtig auch burchgeführt hat. Durch fie wird die Geschichte einem elliptischen Strom vergleichbar, der durch die Rotierung um zwei Brennpunkte zu stande kommt. Die am Schicksal der beiden Staaten durchgeführte Drei= teilung in die Reit vor der Gnade, die Reit der Gnade und die Reit nach dem Diesseits junachft erhebt uns über die Geschichte und ordnet dieselbe in die übergreifende Gesamtentwicklung ber Menschheit ein: für ben Gottesftaat ift ber erfte Buftand gedrudt und niedrig, ber zweite irdifch gludlich und erträglich, der dritte selig und vollkommen; der Weltstaat dagegen ist vor der Offen= barung, wegen seiner religiösen Unkenntnis und seiner unaufhörlichen Ber= änderung unglücklich, nach der Offenbarung wegen seiner freiwilligen Blind= heit noch unglücklicher, schließlich im Jenseits dem außersten Elend anheim= gegeben: die Steigerung auf der einen Seite und die Sentung auf der andern stellt doch gewiß einen kontinuierlichen Entwicklungsstrom her 3. Nimmt man hiervon den mystischen Abschnitt weg, so bleibt der historische in die zwei großen Cpochen bor und nach Chriftus unterschieden. In der einen lebt der Gottesstaat verborgen und mitten im heidnischen Weltstaat; in der andern fteigt er allmählich gur Überwältigung besfelben empor4. In ber einen, mo noch die augustinischen Quellen durchaus maggebend maren, treten die beiden Staaten als äußere Gebilbe mit einer fo embryonalen Unbestimmtheit auf, daß ihre Schilderung oft ins Mystische und Ethische hinüberschlagen muß;

Ottos moralischen Anwendungen der Geschichte zeigt, in denen nicht nur die Kirche, sondern der Gottesktaat überhaupt zurücktritt. Bgl. Bernheim 23. Über die verwandten Lehren der eigentlichen Scholaftik vgl. Denifle, Luther und Luthertum 141 ff. Für den hl. Bernhard ist charakteristisch der Sermo de conversione ad clericos, worin alle Geistlichen schlechthin aufgefordert werden, in den Ordensktand zu treten oder conversi zu werden.

<sup>1</sup> Bgl. Bernheim 46 f.

<sup>2</sup> Wie Guden 647 behauptet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Prol. VIII (fl. 21. 356 f).

<sup>4</sup> Rgl. Prol. VIII: Sub principibus gentium vivens (fl. A. 356); Prol. V: Una in alia latendo usque ad adventum Christi, und die Folgerung (fl. A. 218). Rgl. Sashagen 62.

in der andern ragen sie in scharfen Umrissen aus ihrer historischen Um= gebung hervor 1.

Bereits in der Darstellung des Ursprungs der zwei Staaten prägt fich jener haratteriftische Unterschied Ottos bon feiner Borlage aus, bag er viel historischer denkt und viel folgerichtiger die mystischen Elemente von der eigentlichen Geschichte fernhält. Bei Augustinus, der dem Werden der beiden Städte vier Bucher midmet2, bebt ihr Rampf bereits in der Geifterwelt und mit ber Weltschöpfung an8, und die Scheidung verpflangt fich erft burch den Sündenfall auf die Menschheit. Otto von Freising läßt, obschon er die zwei feindlichen Reiche bereits in der Sonderung von Licht und Finsternis durch die Schöpferhand angedeutet findet, die vorgeschichtlichen Probleme vom Ursprung des Bofen außerhalb feines Rahmense, beginnt vielmehr wie Sugo von St Viktor7 und Honorius von Autun8 die Spaltung in die zwei Städte mit ber Geburt Rains und Abels, bann Seths, ber erften Burger beiber Reiche und Trager ihrer 3bee ; Augustin, ber ebenfalls in ben Sohnen Abams bie zwei Stabte vertreten findet, rechnet biefe Differengierung bereits jum Berlauf der Geschichte 10. Die Stadt, welche der Brudermorder grundete, war die erste civitas terrena bei Otto 11 wie bei Augustinus 12; aber doch sett

<sup>1</sup> Bgl. Sashagen 52 mit 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buch XI-XIV (exortum duarum civitatum). Igl. die Retract. II 43, n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De civ. Dei XI 1: Primumque dicam quemadmodum exordia duarum istarum civitatum in angelorum diversitate praecesserint. Bgl. XI 11 ff 33; XII 1—9. Darüber Senrich 27. Niemann 9 f 12. Hipler 28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De civ. Dei XIV 1. Bgl. XV 11: Quoniam de exortu earum (societatum), sive in angelis . . . sive in duobus primis hominibus satis dictum est. Darüber Senrich 27. Niemann 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron, I 20 (fl. A. 20). Bgl. Huber 142. <sup>6</sup> Bgl. Hashagen 50.

 $<sup>^{7}</sup>$  Eruditionis theol. miscellanea I 48: Babylon a Cain initium cepit, Hierusalem ab Abel.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Summa gloria II: Adam figura Christi, Abel sacerdotii, Cain regni typum: A fratre occiditur, quia sacerdotium sepe a regno opprimitur (M. G., Lib. de lite III 65).

<sup>9</sup> Chron. I 2: Generavit autem filiosque utriusque civitatis, de quibus agere proposuimus "primos cives" (131, 38, fl. A. 35). Mit bem Sündenfall entstand erst die peregrinatio des Menschen. Bgl. Bernheim 18; Hashagen 51.

<sup>10</sup> De civ. Dei XII 27; XV 5 17 21; XV 1: Earum (societatum) aggrediendus excursus, ex quo illi duo (Abam unb Eva) generare coeperunt, donec homines generare cessabunt; Cain pertinens ad hominum civitatem, Abel ad civitatem Dei, ebenso Seth (vgl. Seprich 27; Reinkens 22).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Chron. I 2: Primusque in hac valle lacrimarum civitatem construxit (132, 1, fl. A. 35). Nach Gn 4, 17.

<sup>12</sup> De civ. Dei XV 5: Primus itaque fuit terrenae civitatis conditor fratricida mit Parallele zu Rom. Die Begründung XV 1: Scriptum est itaque de Cain, quod Studien aus der Geschichte. IV. 2 u. 8.

Otto die eigentliche Geschichte der Weltstadt erst mit den heidnischen Annalen und der Gründung Babylons durch Rinus an 1.

Die Darftellung der folgenden vordriftlichen Zeit hat Otto von Freifing im wesentlichen mit allen Weltchroniten bes Mittelalters gemein, nur bag er sich dabei immer unentwegt vom Zweiftgatengedanken leiten läft, wenn auch nicht gar so ftark wie der rein politische Honorius in seiner Summa Darum liefert ihm die Beilige Schrift bas Berippe feines Be-Bur Beidichte bes Bottesftaates mird die Beilageschichte, die Entwicklung der Offenbarung und des Bolfes Gottes 2. Für den Belt= staat kommen weiter, wo Otto nicht, wie meistens, einfach Orofius und Augustinus übernimmt, neben Ettehard=Frutolf Josephus, Jordanes, Gusebius, Jsidor, Kassiodor und später auch die Klassiter (Justin, Bergil, Ovid, Horaz, Cicero. Sueton) als Quellen in Betracht3; auch bie Geschichtschreiber teilen sich in zwei Lager, die nostri und die gentes4. Trokdem oder gerade des= halb sammelt Otto auch für die beilige Geschichte mit Borliebe die Ausfagen ber heidnischen Siftoriker, obicon er es ihnen gutraut, daß fie als Bürger Babylons zur Vergrößerung ihrer Schuld vieles absichtlich verichwiegen haben 5.

In der kurzen Übersicht der Geschichte bis zur Entstehung des Bolkes Gottes faßt Otto nur die hervorragendsten Repräsentanten der beiden Staaten, der Nachkommenschaft Kains und Seths, ins Auge. Der sechste große Bürger der Stadt Gottes ist der in Ottos Eschatologie wieder auftauchende Henoch. In der Bermischung der Söhne Gottes und der Söhne

condiderit civitatem: Abel autem tanquam peregrinus non condidit. Superna est enim sanctorum civitas, quamvis hic pariat cives, in quibus peregrinatur, donec regni eius tempus advenerit. Bgl. Honor. Augustodun. a. a. D.: Cain qui "civitatem condidit".

¹ Chron. I 4 (ff. A. 38). Bgl. I 5: Porro annales gentium ab imperio Nini incipiunt (134, 6, fl. A. 39 f); I 3: Quamvis quidam ex nostris ab Adam usque ad Ninum tempora a scriptoribus gentium praetermissa vel ignorata fuisse putent (132, 27, fl. A. 36).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon Seth I 2: A quo postmodum populus Dei propagatur (132. 3, fl. A. 35).

<sup>3</sup> Bgl. Wattenbach, Bilbhaut, Wilmans (XXVII f) ufw.

<sup>4</sup> Lgl. I 5 (fl. A. 39).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. I 18: Itaque ambo isti quamvis ab eo multa strenue acta malitiose celaverint, magno tamen illi duci Moysi nostro testimonium praebuere inviti. Haec idcirco de historiis gentium ponere volui, ut ostenderem, cives Babyloniae ad dampnationis suae cumulum veritatis assertores scisse quidem, sed erroris mendacia non deseruisse (138, 15, fl. A. 49).

<sup>6</sup> Nach bem Geschlechtsregister von Abam bis Roe in Gn Kap. V. Bgl Augustinus, De civ. Dei XV 8 17 21, ber unter Henoch aber ben Sohn Kains versteht, nach bem bieser feine Stadt nannte (vgl. Gn 4, 17).

der Menschen berühren sich beide Reiche<sup>1</sup>, und dies führt zur Sündflut, welche die Bürger Gottes verschont und Noe als zweiten Adam aus der Gesellschaft des irdischen Staates herauslöst<sup>2</sup>. Schon in seinen Söhnen ging indes die Menscheit wieder nach den zwei Richtungen auseinander: Sem war nach der Sündflut der erste Bürger der Gottesstadt, Cham der Weltsstadt<sup>3</sup>. Rasch werden wir dann über die Entstehungs= und Teilungsgeschichte der Bölker hinweg dis zu Ninus und Semiramis geführt, deren triegerische und frevelerfüllte Regierung die prosane Geschichte, den Weltstaat passend in-auguriert<sup>4</sup>. Bis dahin hatten die Weltnationen, welche nach Varros römischer Volksgeschichte zusammengesast werden, ohne Staatenbildung, unzivilisiert und tierisch gelebt<sup>5</sup>, wuchsen aber dann bald so sehr, daß zu Abrahams Zeit nur noch wenige Bürger Jerusalems übrig waren <sup>6</sup>.

Erst mit dem Eintritt des Judenvolkes in die Geschichte steigen die beiden Städte greifdar aus der Berschwommenheit empor: auf der Lichtseite erscheint, gebunden an Kanaan, das wachsende Gottesreich, wenn auch nur als matter Schatten und unreines Borbild der eigentlichen civitas Dei, der späteren Kirche Christi, als dunkler Revers die wechselvolle Weltherrschaft. Den aus Daniel in die mittelalterliche Geschichtsauffassung hineingetragenen Gedanken, daß Jörael damals teleologisch die Hegemonie in der menschlichen Entwicklung führtes, hat auch Otto übernommen: schon mit Abrahams Auszug aus dem Zentrum des Weltstaates tritt der Gottesstaat in der Form des Judentums in den Vordergrund. Aber im Bolke Gottes selbst wiederholt sich zu verschiedenen Ralen der welthistorische Scheidungsprozeß.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. I 2: Filios Dei ex Seth, filias hominum ex Cain natas (132, 9. M. 35). Rgl. Augustinus a. a. O. XV 22 ff. Honorius, Summa gloria V 66.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Daran schließen sich die heidnischen Zeugnisse für die Sündslut an (Chron. I 3) III 4 (fl. A. 179). Bal. Orosius, Adv. pag. I 3. Seprich 27.

<sup>3</sup> Chron. I 4: Fuerunt itaque hi duo fratres primi post diluvium cives civitatum, de quibus agimus (133, 14, fl. M. 38). Bgl. Honorius a. a. D. VI 67.

<sup>\*</sup> Chron. I 6—8. Agí. neben Augustin Orosius a. a. D. I 4. Honorius a. a. D. VII 68: Non regno, sed tyrannidi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. I 6 (ξί. A. 40). Bgl. Augustinus, De civ. Dei XVIII 2—21. Senric 56.

<sup>6</sup> Chron. IV 4 (fl. A. 179). Zang 30.

<sup>8</sup> Rampers im hift. Jahrb. XIX, 425, rectius 525.

<sup>9</sup> Chron. I 7. Bgl. Haßhagen 52. Lang 31. Zu Augustinus Riemann 28; Sehrich 29. Die "zahlreichen Propheten" sind durchaus nicht "im mystischen Sinne" gesaßt (Haßhagen 54) — man benke nur an ihre Stellung in der theokratischen Berfassung des Alten Bundes. Bielsach gehören nur deshalb "wenige Juden der civitas Dei an" (ebb.), weil sie externa communio sacrisicii und die wahre sides, damit auch die Zugehörigkeit zum äußeren Gemeinwesen aufgegeben und die Kniee vor Baal gebeugt haben.

Loth in Sodoma ift bereits der Bürger Jerusalems in der Stadt der Sünder, das Korn im Spreu<sup>1</sup>: noch keimte so erst die Weltstadt in den Anfängen der Welt<sup>2</sup>. Die ersten Bürger der beiden Städte in der Judengeschichte nach der Beschneidung waren Abrahams Söhne Jsmael und Isaak, deren Streit ein Borbild des nachdristlichen Berhältnisses beider Staaten war<sup>3</sup>. Und nach demselben Prinzip erzeugte letzterer Jakob, den Bürger und das Haupt des Gottesstaates, und Sau, den Vertreter des Weltstaates<sup>4</sup>, die Sinnbilder der zwei Bölker in der Kirche<sup>5</sup>. Alles in dieser stets weiter läuternden Entwicklung ist schon auf das künftige Reich Christi hingerichtet.

Es bezeichnet aber das Bestreben Ottos, der Geschichte in ihrer ganzen Ausdehnung gerecht zu werden, daß nach eingetretener Zerlegung der vorschristlichen Menscheit trot des ideellen Übergewichts des Gottesstaates doch der Weltstaat einen viel größeren Raum einnimmt. Entsprechend dem Stand der Quellen, fand er für seine zwei ersten Bücher viel Stoff, wie er sagte, über die Bürger der Welt, um so weniger für die Bürger Christi, da vom ersten Menschen dis zur Erlösung der ganze Erdsreis, mit Aussnahme einiger Israeliten, unter der Herrschaft des Weltsürsten Satan diente, von seinem Trug verblendet, von seinen Reizen verstrickt. Rach Abraham, obschon seit ihm die Selbstzersetzung und das numerische Abwärtsschreiten der civitas Dei aufhört, diese sich sogar in ihrer Bilgerschaft unter den Weltbürgern nun stetig vermehrt, taucht vom Volke Gottes erst Moses wieder slüchtig auf, da er demselben das Gesetz gegeben und es in seinen historischen Siz, in das Gelobte Land geführt hat, welches

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. I 9 (fl. A. 43).

 $<sup>^2</sup>$  I 9: Iam tunc inter tenera mundi rudimenta monstrabantur cives Babyloniae mundique amatores (136, 1, fl. X. 44).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I 10: Fuerunt autem duo praefati fratres post datam circumcisionem utriusque civitatis, unde agere cepimus, primi cives, posteriorque a priore persecutionem in typum futurorum passus est (136, 10, fl. A. 44). Bgl. Honorius, Summa gloria VIII 68.

<sup>4</sup> I 10: Saepe dictarum cives civitatum, Esau et Iacob, fratres. — Hii sunt tres patriarchae saepe nominatae cives et principes civitatis (136, 16 ff., 21. 24. 24). Bal. IV 4 (fl. 21. 179). Honorius VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. I 10.

<sup>6</sup> Mit Unrecht wirft also v. Giden 648 Otto vor, bag er bie Bebeutung ber antiken Geschichte verkannt habe.

<sup>7</sup> Bal. Chron. prol. ad Isengrim (fl. 21. 5).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. III prol.: Prioribus enim de civibus Christi pauca, multa vero de mundi civibus dicendi materiam habui, quia a primo homine ad Christum totus pene orbis, exceptis de Israelitico populo paucis, errore deceptus . . . sub principe mundi diabolo militasse invenitur (169, 15, M. 117 f).

<sup>9</sup> Chron. IV 4 (fl. 21, 179).

ja die Stadt Gottes versinnbilden foll: das ihm widerstrebende Aappten erhält sofort die Rolle des von Satan zu den icheuglichsten Berbrechen und zur Berfolgung des auserwählten Boltes aufgestachelten Teufelsftaates 1. Gang turg werden die Richter geftreift2; erft mit ben Königen, besonders mit David, dem "großen Fürft ber Stadt Gottes", dem jum erstenmal wieder nach den Batriarchen die Berheißung murde, daß Chriftus, der Grunder des wahren Gottegreiches, aus feinem Samen ftammen werbe 8, fteigt Jerufalem mit seinem bom nachdriftlichen Gottesftaat geborgten Glanze wieder an die Oberfläche, um mit den Königen der Teilreiche neuerdings fast gang ju berschwinden . Aber wenn auch alle Könige bis auf zwei gefrevelt haben, wenn auch Juda wie Israel wegen ihrer Sünden und zur Ausbreitung des Gottesftaates unter den Beiden 5 ichlieflich in die Gefangenschaft geführt wurden, fo waren boch nicht alle ihre Glieder verworfen, beftanden viel= mehr in beiden Reichen nicht wenige Burger Chriftis, unter benen fich Clias, Elifaus und andere Propheten wie Diee und Ifaias badurch auszeichneten, daß fie die Stadt Bottes mit ichriftlichen Dentmälern bereicherten 7.

Wenn Otto immer wieder unverzüglich zur Weltstadt zurückkehrt und sie selbst in der Geschichte des Judentums nie aus den Augen verliert, so kann man deshalb nicht sagen, daß er das heidnische Altertum begünstigt hat: es ist im Gegenteil mit allen Attributen des bösen Staates, mit Elend und Beränderung, mit Bosheit und Berblendung behaftet<sup>10</sup>; aus der klassischen Götterlehre starren dem Geschichtschreiber Aberglauben und Schandtaten

<sup>1</sup> Chron. I 20 (fl. A. 50); ebenfalls mit Parallele zu Chriftus. Bgl. Orosius I 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. I 24 (fl. A. 52 f) 28 (fl. A. 57).

<sup>3</sup> Chron. I 29 (ft. 21. 58 f).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chron. I 29: Ut nullum ex regibus Israel, ex luda vero paucissimos, cives invenias Ierusalem (142, 31, ff. A. 58).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. IV 4 (fl. A. 180).

<sup>6</sup> Chron. I 29: Et ne quis parvam tunc temporis fuisse civitatem Dei arbitretur, audiat de Israel tantum ad Heliam a Domino dictum: Reliqui mihi septem milia virorum, qui in Scriptura frequenter numerus pro infinito poni solet (142, 40, fl. A. 58 f). Bernheim 18 scheint ben Text habuit tamen utrumque regnum . . . regni Christi cives falschich auf die beiden civitates bezogen zu haben, da er daraus die irrtümliche Annahme beweisen will, Otto habe "durch die ganze Geschichte des Alten Testamentes" den Begriff der communio sanctorum festgehalten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. I 29: Etiam civitati Dei plurimum profutura monimenta librorum reliquerunt (142, 44, ff. X. 59).

<sup>8</sup> Bgl. Chron. I 29: Sed iam ad cives mundi revertamur (ebb.).

<sup>9</sup> So bei ber synchronistischen Zusammenstellung von Saul und Kodrus (I 28), bes Baus von Alba und vom salomonischen Tempel (I 29), ber Herrscher ber einzelnen Bölker am Anfang jeden Abschnitts und ber heidnischen Zeugnisse (val. I 18) usw.

<sup>10</sup> Bgl. Orosius I 12.

berart entgegen, daß er sogar die Sterne vor den Bürgern der Welt fliehen läßt. Selbst Griechenland, das an irdischer Weisheit alles übertraf2, Athen, die große Amme der Künste und Philosophen, beginnt seine Geschichte mit Dämonentrug3. Dessenungeachtet steht Otto dem Heidentum immerhin wohls wollender gegenüber als Irenäus, Tatian, Tertullian, Arnobius4 und selbst Augustinus, der ja den heidnischen Schriften fast nur insoweit einen Wert zuerkannte, als sie Vergleichstellen zur Bibel boten5.

In der Behandlung des Heidentums schlug Otto seine eigenen Wege ein. Wie schon erwähnt, liebte er Parallelen, in denen sich beide Pole der vorchristlichen Menscheit möglichst nahe treten, wie Samson und Hertules, Saul und Kodrus, Szechias und Romulus, Judith und Lucretia, Makkabäer und Scipionen, Christus und Augustus, wobei der Synchronismus seiner Kombinationsgabe zu hilse kams. Es durchweht die Chronik Ottos derselbe Drang nach dichterischer Bersöhnung beider Kulturwelten, der in der Göttlichen Komödie Saul und Riobe zusammensührte und Trajans Herrscherzgaben pries. Wohl wird auch die ottonische Darstellung der heidnischen Bergangenheit durch die Häufung der Schandtaten sast zur chronique scandaleuse; die Ungläubigen, die sich hartnäckig der wahren Keligion, "welche die Griechen Eusebie nennen", verschlossen haben, rechnet unser Chronist zu der Klasse der Bösen, die bereits verdammt sind?: aber die wahrhaft guten Heiden nimmt er von der civitas Babyloniae auss, und

¹ Chron. I 19: Pudet hic inextricabiles flagitiorum recessus pandere . . . Tantali Pelopisque facta turpissima . . . flagitiosissime sub nomine dei sui Iovis raptum (138, 30, fl. A. 49). Nonne tanta tamque inaudita huius temporis scelera fuere, ut etiam astra fugisse ab ipsis civibus mundi dicantur? (138, 36, fl. A. 50). Bgl. Hashagen 27 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. I 16: Et nota, quod Graecia, quae ceteras praecellit gentes sapientia, aliunde segetes in se, et a se, ut ex priori patet historia, accepit leges (137, 21, ff. M. 47).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. I 17: Sicque nobilissima illa liberalium artium philosophorumque maximorum nutrix futura in prima condicione sui ludificatione daemonum inchoatur (137, 49, 11. M. 48).

<sup>\*</sup> Bgl. Iren., Adv. haer. II 25 ff. Arn., Adv. gent. II 20 ff 74 ff. Tert., De praescript. 7 und De carne Christi 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Agl. De civ. Dei XVIII 40: Cetera in secularibus litteris, quae seu vera seu falsa sint, nihil momenti afferunt. Dazu Niemann 21 37. Agl. Hagen 54.

<sup>6</sup> Bgl. II 42: Scipiones et Maccabaei optimi legum paternarum defensores. Darüber Hashagen 55. Bübinger (1881) 333 f (weicht von Augustin ab). Hipler 23.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. VIII 17 (fl. 21. 379).

<sup>6</sup> Allerdings auf Grund ihrer Geistesberwandtichaft und außeren Beziehungen zum driftlichen Gottesftaat (nach hieronymus), fo Seneta wegen feiner apokryphen Briefe an

er scheut sich nicht, die Tugenden derselben zu preisen 1, die Reuschheit der Lucretia 2 wie die Demut des Augustus, welchen er selbst den Häuptern des christlichen Gottesstaates als Spiegel vorhält 3. Am auffälligsten, namentlich im Bergleich zur patristischen Literatur, ist der Lobeshymnus auf den Heiden Regulus, den er zum "aszetischen Heros" stempelt und als Muster für die christliche Kardinaltugend der Tapferkeit hinstellt 4. Ebenso weiß er beim römischen Bolk als Ganzem Klugheit und Tapferkeit ins rechte Licht zu stellen 5.

Namentlich in seinem Verhältnis zur heidnischen Mythologie und Philosophie soffenbart sich Ottos Toleranz. Die alten Sagen wiederholt er, allerdings in der Regel von Augustinus und Orosius verleitet, mit einer ans Kritiklose grenzenden Vertrauensseligkeit, wenn er sich auch gewöhnlich durch tradunt oder ähnliche Ausdrücke salviert. In vielen sieht er ein Spiel des Teufels und begründet dies theoretisch in einer auf augustinischen Prämissen aufgebauten Abhandlung, indem er mit Hinweis auf Balaam spekulativ wie aposterioristisch zeigt, daß die Dämonen durch ihr höheres Wissen und Können die Weltbürger zu täuschen, ja selbst den Bürgern Christizu schaden vermögen?. Die Taten von Ninus und Semiramis wie der Mord des Zoroaster, des Ersinders der Magik, die Erscheinung der Minerva am Tritonischen See, die Erzählungen von Inachus und seinen Kindern 10,

Baulus (III 15), Philippus Arabs, Alexander Severus, Job und die erythräifche Sibhlle, wenn auch nicht so viele, als Lang 26 aufzählt. Ebenso Augustinus, De civ. Dei XVIII 47; XX 9. Bal. Bernheim 15.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hubers Borwurf (S. 158), Otto habe das Wort des hl. Paulus (Röm 2, 14 ff) über das Naturgeset bei den Heiden nicht verstanden, ist also unberechtigt; die Römer haßte er nach dieser Hinscht nicht mehr als die Griechen (Huber 166). Auch Abälard sah in den großen heidnischen Philosophen die höchste sittliche Bollsommenheit und Aszese verwirklicht (vgl. Hashagen 8), ebenso Johann v. Salisbury im Polycrat. V 17 (M. 199, 582 ff).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Er preist sogar ihren Selbstmord als Beweis ihrer Reinheit und schließt ben Bericht "schön" mit spiritus ante deos (II 9). Augustin dagegen nennt die Lucretia ein schwaches Weib (De civ. Dei I 19).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. III 4: Ubi profecto superbiae nostrae obviatur, qui hoc summopere christiani et sacerdotes exposcimus, quod rationis intuitu etiam gentes declinarunt (174, 2, fl. A. 129). Bgl. Hagen 43. Ühnlich Cäsar II 48. Hadrian III 21. Antoninus Pius III 23. Aurelius Alexander III 30.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chron. II 34. Bgl. Haßhagen 43. Bermandt Ioann. a Salisbury, Polycrat. V 7. Richt so bei Orosius und Augustin (Haßhagen 43 A. 5).

<sup>5</sup> Chron. II 37 und Prol. III. Bgl. Hashagen 43 f. Weiteres bei Wilmans, Archiv X 150.
6 Bgl. bazu Kraus, Lehrbuch ber Kirchengeschichte's 34.

<sup>7</sup> Chron. I 26 (fl. M. 54 ff), nach Augustinus, De civ. Dei XVIII 16 ff.

<sup>8</sup> Chron. I 6, nach Effehard. Bgl. Orosius I 4. 9 Chron. I 13.

<sup>10</sup> Phoroneus, Phegius und Jo I 12 f, nach Augustinus XVIII 3 und Orosius I 7.

die Fluten des Ogngius und des Deutalion 1, die Orgien des Liber2, die Genesis des Ramens Athen3, die Greuel des Danaus und der Danaiden4, die Heldengestalt des Berseus, dem er die Benennung der Berser qu= schreibts, die Verbrechen des Tantalus, des Prognes und der Philomela. des Ödipus, der Medea und die Schicksale des Ganymed 6, die Kriegszüge der Amazonen, die Zerftörung Trojas, die Jrrfahrten des Oduffeus, des Diomedes und des Uneas, die Stärke des Berkules 10, der Belbentod des Rodrus 11, die ganze Gründungs= und Königsgeschichte Roms 12 gelten ihm als mehr oder minder hiftorische Tatsachen 18. Gine gewisse Rritik macht sich in der ihm eigentumlichen Tendenz geltend, die klassischen Mythen dadurch zu rationalifieren, daß er ihnen, oft mit ethmologischen Hilfsmitteln, ein natürliches ober ein geschichtliches Ereignis ju Grunde legt 14. Dieses Beftreben mar icon bon den alten Chriften theoretisch wie praktisch aus dem heidnischen Rationalismus herübergenommen und namentlich durch Laktantius aus Euhemeros in die patriftische Literatur übertragen worden 15. Wie Ifis. die ägyptische Göttin, zu einer athiopischen Königin, welche die Schrift erfunden 16, und Serapis zum Argiverkönig Apis wird, der nach Agypten ge= fahren 17, fo erblict Otto im Brometheus einen großen Beisen, in Atlas

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Chron, I 13 17, nach Augustinus XVIII 8 und Hieronymus. Bgl. Orosius I 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. I 17, nach Orosius I 9.

<sup>3</sup> Chron. I 17, nach Augustinus XVIII 9.

<sup>4</sup> Chron. I 19, nach Orosius I 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. I 19. Agl. Orosius I 11.

<sup>6</sup> Chron. I 19. Agl. Orosius I 12.

<sup>7</sup> Chron. I 23. Bal. Orosius I 15.

<sup>8</sup> Chron. I 25, nach Orosius I 17.

<sup>9</sup> Chron. I 25. Bal. Augustinus XVIII 19. Dazu Lasch 15.

<sup>10</sup> Chron. I 26. Bgl. Augustinus XVIII 16 f. Er, nicht ber Trojaner Franko, scheint ihm Liffabon und Tropes gegründet zu haben. Bgl. huber 104 f.

<sup>11</sup> Chron. I 28. Bgl. Augustinus XVI 19.

<sup>12</sup> Chron. I 30, nach Effehard und Augustinus XVIII 21. Bgl. Orosius II 4. Dann Chron. II 2 ff.

<sup>18</sup> Bal. Sorgenfren 15.

<sup>14</sup> huber 102 f. Rgl. Weber in Weber und Weltes Kirchenlegikon IX 2 1184. Reben ber "hiftorischen" und "physikalischen" Erklärung wendet Otto auch die "allegorisch-philosophische" an.

<sup>15</sup> Bgl. seine Werke in Migne VI VII, namentlich De falsa religione, wo die "Fabeln" von His (VI 235), Prometheus (VI 312), Atlas (VI 181), Werkur (VI 138) 2c. ähnlich erklärt sind.

<sup>16</sup> Chron. I 11 (ft. 21. 45).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Chron. I 15 (ff. A. 46), nach Augustinus XVIII 5. Die Deutung von Serapis beruft fich auf Barro.

einen Aftronomen, in Merkur einen Philosophen, der tiefphilosophische Bücher geschrieben<sup>1</sup>, in Minotaurus einen tierischen Menschen oder ein menschliches Tier<sup>2</sup>, in den Kentauren reitende Thessalier, welche die Lapithen mit den Pferden verwachsen glaubten<sup>3</sup>, in Apollo den Ersinder der Zither und der Medizin<sup>4</sup>, im Bater des Komulus, vielleicht aus Tendenz, einen Menschen, vermutlich einen Priester, und in der römischen Wölsin möglicherweise eine Hure<sup>5</sup>. Seltener als diese historische Auflösung begegnet uns die physika-lische: "die lächerliche Fabel" des Phaöthon hat das Heidentum zusammen= gewoben, als zur Zeit des Auszuges der Israeliten einmal die Sonne ihre Bahn verließ und die Erde mit ihren Strahlen versengte<sup>6</sup>.

Am meisten prägt sich in der Stellung zur heidnischen Philosophie jener Gegensat in der Auffassung des Heidentums aus, der schon die Literatur der christlichen Apologeten in zwei Klassen scheidet. Auch Otto sah vor sich einem Abälard, der seine ganze Theologie aus Zeugnissen von altheidnischen Philosophen zusammentrugs und denselben sogar die Erkenntnis der Trinität durch natürliche Erleuchtung zutraute, die Polemik Bernhards und Gerhohs

¹ Chron. I 16: Prometheum, qui ob nimiam sapientiam de luto homines fecisse fingitur, Athlantem et fratres eius, qui ob scientiam astronomiae coelum portare dicitur, fuisse ferunt. Huius Athlantis ex Maia filia nepos Mercurius, qui et Hermes Aegyptius seu Trismegistus, magnus philosophus fuit, qui mirae profunditatis philosophicos libros edidit (137, 28, fl. A. 47). Letterem liegt eine interessante Berwechslung mit ben unter bem Namen bes Hermes Trismegistos im 3. Jahrhundert entstandenen platonischen Schriften zu Grunde, deren Benennung mit dem Juge der späthelsenistischen Philosophie zusammenhängt, die philosophischen Elaborate auf göttlichen Ursprung zurüczuschühren. Bgl. Windelband, Geschichte der Philosophie 175. Ähnlich Abälard bei M. 178, 1009 (Quelle Augustin); Ioannes a Salisbury, Entheticus, De Mercurio et Philosogia: Sub verborum tegmine vera latent (M. 199, 969); Theodor v. Chartres (Überweg II 203). Bgl. Haßhagen 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. I 21. Orosius I 13. <sup>3</sup> Chron. I 21 (ff. A. 51).

<sup>4</sup> Chron. I 24. Ebenso in der Rymphe Carmentis die Erfinderin der lateinischen Schrift.

b Chron. I 2, nach Augustinus II 2, vielleicht unter dem Einfluß der Analogie in der beutschen Sprache (hurre mittelhochdeutsch gleich Wölfin); auch im römischen Sprachegebrauch hieß die Dirne allerdings lupa. Bgl. Lasch 19 f.

<sup>6</sup> Chron. I 8 (kl. A. 49). Bgl. Huber 103. Lieber greift er also zu einer Überschreitung ber Naturgesetze, als daß er der heidnischen Legende jede Wahrheit absprechen würde.

<sup>7</sup> Bgl. Winbelband 181 ff. Nicht alle "driftlichen Apologeten" würdigten also bie Heibenphilosophie als "propäbeutische Wissenschaft" (Hashagen 8).

<sup>8</sup> Bgl. M. 178, 1004 ff. Die Berteibigung biefes Standpunttes ebb. 1035 ff. Er bielt biefe Philosophen eben für inspiriert (vgl. Deutsch, Abalard 354 ff und bie Bitate bei Sashagen 8 A. 7).

<sup>9</sup> Bgl. M. 178, 1712 ff. Darüber Sashagen 8. Bach, Dogmengeschichte bes Mittelalters II 50 52.

ichroff entgegengeftellt 1; ihnen gegenüber mahlt ber bialettisch-eklektische Bc= ichichtschreiber die Strake, welche die Mittelvartei auch in Hugo von St Viktor einschlug?. Bir haben ichon gezeigt, daß Otto von Freifing ben griechischen Bhilosophen sehr freundlich gegenübersteht und somit hierin der Richtung des Juftin und Minucius Felix gefolgt ift. Wie fie nimmt er an, dag die heidnischen Philosophen das Unsichtbare durch die sichtbare Welt und die menschliche Vernunft erkannt haben, wenngleich nicht so vollkommen wie durch die Offenbarung. Der Philosophie teilt er ja den hoben Beruf zu, die Beiden auf die Ankunft Chrifti vorzubereiten und für deffen Lehre empfang= lich zu machen . Dies hindert nicht, daß Otto auch insofern der alterift= lichen Anschauung folgt, als er die Philosophie bom judischen Stammbater über Agppten ju den Griechen binüberleitet' und nicht wie Augustin die Unsicht verwirft, Plato sei von Jeremias in der Wahrheit unterrichtet worden 8; ebensowenig macht er die Borftellung des Augustinus zu der feinigen, die alte Philosophie sei der babplonischen Sprachverwirrung zu vergleichen . Auch umgekehrt aber lätt Otto judifche und driftliche Gelehrte bes Gottesftaates bei ben Philosophen in die Schule gehen 10 und nimmt jede Belegenheit mahr, Kirche und Philosophie ichwesterlich zusammenzuführen 11.

<sup>1</sup> Bgl. Sashagen 9 mit ben bort angeführten Stellen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Sashagen 10. Nach Sugo lehrten auch bie Seiben gewiffe Wahrheiten, nicht aber bie Seilswahrheiten (Bach II 361).

<sup>\* 3</sup>m "philoj. Jahrb." 1905, 312. Bgl. Chron. I 17; II 8. Chenjo Philo III 13.

<sup>4</sup> Bgl. Justinus, Apol. II 8. Minucius Felix, Oct. XVI 5.

<sup>5</sup> Chron. II 8 (kl. A. 70) nach dem Gedanken des hl. Paulus (Röm 1, 20). Bgl. Justinus und Minucius Felix a. a. D. Sbenso such the Augustinus die Wirtung des Logos auch dei den Philosophen (vgl. De doctrina christ. II 41). Bgl. IV 4: In hac valle lacrimarum vestigium cognoscendae veritatis misericors Deus reliquit (kl. A. 179).

<sup>6</sup> Chron. III prol.: Philosophorumque mediante doctrina, cum, ut dixi, iam totus mundus . . . sapientia philosophorum informatus fuisset, essentque hominum ingenia ad altiora vitae praecepta habilia capessenda (170, 30, fl. A. 120). Bgl. Suber 140.

<sup>7</sup> Chron. V prol. (fl. A. 218). Über Augustin vgl. Riemann 37.

<sup>8</sup> Chron. II 8: De potentia, sapientia, bonitate creatoris ac genitura mundi creationeve hominis luculenter, tam sapienter, tam vicine veritati disputat, ut ob hoc a quibusdam ex nostris Hieremiam in Aegypto audisse, et ab eo de fide nostra imbutus fuisse credatur (147, 7, ff. A. 68). Bgf. Augustinus, De civ. Dei VIII 11; De doctr. christ. II 28 43.

<sup>9</sup> De civ. Dei XVIII 41. Bal. v. Giden 144.

<sup>10</sup> So Moses im Prol. ad Isengrim; Basilius und Gregor von Nazianz Chron. 1V 10; ebb. die Mönche. Bgl. Hashagen 7.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Bgl. Chron. III 14: Paulus, qui alios sapientia praecellebat, omnium prudentissimam totiusque philosophiae fontem (Griechensand) adiit. III 15: Seneca,

Selbst für rein theologische Fragen zieht Otto heidnische Schriftsteller als Zeugen für die Wahrheit heran, wenn auch nicht im gleichen Umfang wie Abälard.

Der Ton verschärft sich, entsprechend der augustinischen Borlage, sobald bas heidnische Rom, bas ja positib ben Gottesftaat bekampfte, auf ber Bildfläche erscheint2, und von dem Bunkte ab, wo es vom Joch der Tarquinier befreit und Babylon zerftort wird, an deffen Blat rudt's. 3mar wechselt die Profangeschichte im zweiten Buch anfangs noch zwischen Berfern, Briechen und Römern ab; aber bon feiner Geburt an erhalt ber römische unter den Weltstaaten doch die Sauptrolle, um ichlieglich auch mit dem raumlichen Übergewicht zu siegen4. Einem menschlichen Organismus vergleichbar. durchlebt das römische Bolt unter den fieben Königen feine bis jum Sturze Babylons dauernde Kindheits, tritt nach Abschüttelung des Joches seines Vormundes durch den Tod Alexanders in's Mannesalter, in die selb= ftandige Weltherrichaft ein's und fteht unter Cafar auf dem Sobepunkt, von dem an es bereits abwärts geht: so weit ift der Römerstaat ichon ge= Dieben, daß er nicht mehr weiter zu ichreiten vermag; die Rrafte der gangen Welt find in ihm zusammengezogen, um in seine Selbstzerfleischung mitgeriffen zu werden; ba er nach außen nicht mehr zerftort werden tann, fällt er innerlich in sich zusammen?.

In diese wechselvolle Geschicke der Bürger Babylons spinnt Otto von Freising die Weiterentwicklung und die Fortschritte der zwischen ihnen weilenden Bürger Christi hinein<sup>8</sup>, allerdings bloß auf wenigen Zeilen<sup>9</sup>. Die jüdischen Propheten vor allem, Osee, Isaias, Ieremias, und vielleicht auch die Sibylle<sup>10</sup> haben zur Stadt Gottes gehört, ja sie zählte in dieser Periode noch sehr viele Bürger<sup>11</sup>. In der babylonischen Gesangenschaft aber,

non tam philosophus quam christianus dicendus (II 40), stand mit Paulus im Briefwechsel. III 22: Iustinus (III 23 der philosophus schlechthin) tam nostra quam philosophorum scientia plenus. Byl. Hashagen 7.

- 1 So Plato und Josephus Chron. VIII 8 für die Eschatologie.
- <sup>2</sup> Bal. Suber 166. <sup>3</sup> Bal. Chron. II 2.
- 4 Chron. II 2 3 6 9 10 18 21—23 27—45 48—51.
- <sup>5</sup> Chron. II 10: Haec prima aetas quasi infantia populi Romani fuit (fí. A. 71).
  Bgf. II 11.
  - 6 Chron. II 27 29: Iam ad robustam pervenerat aetatem (fl. A. 89 f).
  - <sup>7</sup> Chron. II 49 (ft. 91, 115).
- <sup>8</sup> Chron. II prol.: Historiam enim, in qua civium Babyloniae vicissitudines et labores civiumque Christi inter eos progressus et profectus texantur..., prosequi intendimus (144, 19, ff. 62).

  <sup>9</sup> Chron. II 4 5 7 12 16 42 46 47.
  - <sup>10</sup> Chron. II 4. Mach Augustinus, De civ. Dei XVIII 23.
- $^{11}$  Chron. II 7: His diebus plurimi fuere cives regni Christi, et praecipue prophetae (146, 37, fl. A. 67).

unter Daniel und Gzechiel, mar das Bolk Gottes berart bedrudt, daß Sa= batut, als er es fo ungludlich fah, mahrend feine Bedruder fo gludlich herrschten, Gott der Sorglofigkeit und Barteilichkeit in der Menschheits= geschichte zu beschuldigen versucht mar 1. "Rach ben Bropheten und ber Auflösung ber Gefangenichaft"2, bis jum Borläufer Chrifti, gab es im Gottesftagt vollends weder Bropheten noch ein blübendes Reich, und überhaupt außer Jesus und den Mattabäern, den Bortampfern für das göttliche Befet, wenige bewährte Burger Jerusalems mehr, wenn auch in einer späteren Cpoche noch einzelne unbedeutende Ronige aufftanden 3; der Gottes= staat lebte, bis ju Casar auf Judaa beschränkt, unter bem Bebter ber Briechen, welche damals ja die Weltmonarchie und mit ihr zugleich die Begemonie in der civitas terrena inne hatten 4. Ein Grund, warum der Aufent= halt ihres imposantesten Fürsten "in der Hauptstadt des Gottesstaates", Alexanders des Großen, der eben das zweite perfifche Weltreich zu zerschmettern und beffen Erbichaft zu übernehmen im Begriffe ftand, fo ausführlich ge= icildert wird. Wegen ihrer Tapferkeit im Leiden murden die makkabäischen Burger Chrifti die erften Martyrer unter ben Alten, die einzigen, welche die Kirche aus dem Alten Testament als Blutzeugen verehrte. Wer unter den letten Königen, als die Siebengig durch ihre Übersetung der Beiligen Schrift ber Stadt Gottes noch einen großen Rugen ermiesen, ju ihr gehörte, bas zu entscheiden hielt er für schwer8. Die Propheten maren verstummt, und tiefe Nacht war über Jerusalem hereingebrochen; nur noch die Zuversicht, daß bem Gottesftaat ftets 7000 Burger bleiben, ließ Otto trot des Schweigens ber Schriftsteller glauben, daß auch bann die Burger Chrifti nicht gang berichwunden maren 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. II 12 (ff. A. 72). <sup>2</sup> Chron. II 46 (ff. A. 111).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chron. II 16: Paucos invenies, qui dictis vel factis inter probatos cives Ierusalem meruerint computari (145, 40, fl. A. 76).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chron. III 2: Civitas nostra in Iudaea manens usque ad Caesaris tempora, sub illorum imperio degebat (172, 33, ff. X. 125).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Hashagen 54 f. Über bie Stellung Alexanders in ber mittelalterlichen Weltanschauung vgl. Fr. Kampers, Alexander ber Große und die Ibee bes Weltimperiums in Prophetie und Sage (Studien und Darstellungen aus dem Gebiete der Geschichte, herausgeg. v. Grauert I, Heft 2 3), Freiburg 1901.

<sup>6</sup> Chron. II 26 (ff. A. 88 f). 7 Chron. II 47 (ff. A. 111).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. II 47: Qui vero his diebus cives Christi fuerint, non facile perpendi potest (146, 46, ff. M. 112).

Ohron. II 47: Extitisse tamen et tunc cives Christi, quamvis propter silentium scriptorum quidem taceantur, ex hoc praecipue intelligi datur, quod 7 milia virorum, quae sub Helia fuerunt, usque ad finem mundi non defutura civitati Dei credimus (167, 7, fl. A. 112 f). Auch in biesem Moment zweiselt Otto keineswegs, ob noch "cives Christi vorhanden gewesen seien" (Bernheim 18). Bgl. Bernheim 23. Haßhagen 54.

Doch wie bei Unbruch der Dammerung die Dunkelheit fich immer mehr perdichtet und tiefes Schweigen fich über die Erde legt, fo beutete auch bie ient über die Gottesftadt wie über die Beltftadt eingebrochene Racht auf die Untunft des Welterlofers bin, beffen Licht die Menichen in der Finfternis um fo heller und begieriger feben follten1. Die Erwartung biefes Lichtes durchzieht die gange Geschichte des vordriftlichen Gottesftagtes und verleibt deren einzelnen Phasen erft ihren Wert; Dieselben sind bis auf ben Borläufer Chrifti, "jenen größten Bürger der civitas Dei"2, bon den Typen und Beissagungen über Meffias und seine Rirche gang burchflochten 8. Gleich= fam einstimmend in die Sehnsucht ber Welt "eilt" der Ergabler, nach Durchlaufung aller Wechselfälle ber Berfer, Griechen und Romer, beim Ericheinen bes Weltlichtes, das himmel und Erde verföhnen follte und bei deffen Unfunft allgemeiner Friede herrichte, jum dritten Buche 4. Gin tiefes Berftandnis für die Bedeutung des Eintrittes Chrifti in die Geschichtes, der auch heute noch alles Sehnen der Menschheit im Geifte der Bejahung oder der Berneinung ergreift, leuchtet uns aus Ottos Chronik entgegen, obicon fie gerade die ethische Bedeutung des Erlosers als Berftorers der die Weltordnung trübenden Sunde hinter feiner geschichtsphilosophischen und hierarchischen, faft möchte man fagen firchenpolitischen, als Ronig und hobenpriefter weit zurücksteben läßt 6.

Alls Stifter und Haupt bes Gottesftaates, der alle zu Bürgern des ewigen Baterlandes einzuschreiben gekommen war, bildet dieser Chriftus, deffen

¹ Chron. II 47: Hoc ipsum silentium ac caecitas noctis praesagebat. Sicut enim appropinquante claritatis luce non amplius densatur, cunctisque sopore depressis, silentio omnia tenentur, sic apparituro in carne Dei verbo cunctumque suo mundum ortu irradiaturo, non solum malorum turbines civitatem mundi obnubilando tegebant, verum ipsam civitatem Dei tenebrae operiebant, silentium tenebat, ut venientem in carne lucem tanto ardentius homines conspicerent, quanto eam tenebris ante depressi, malis fessi, avidius praestolati fuissent (167, 1, tí. A. 112). Bgl. die schöne Übersehung bei Haßnagen 53 A. 3, der ihm diesmal "eine gewisse dichterische Begabung" zuspricht, während dieselbe doch die ganze Chronit durchzieht.

<sup>2</sup> Chron. I 10 (fl. A. 134), begründet mit dem Herrenwort Mt 11, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bgl. ben stufenweisen Pragmatismus der Prophetien Chron. I 29 (kl. A. 58); II 4 (kl. A. 65); II 7 (kl. A. 67 f); II 12 (kl. A. 72); II 16 (kl. A. 76). Dazu Lang 26. Ebenso Augustin (Niemann 23). Namentlich Rupert von Deutz zeigt diese Pädagogik auf Christus, die Erfüllung aller Then, durch die ganze alte Geschichte von Juden und Heiben hindurch, so De operibus Spiritus Sancti l. 1, c. 8 (vgl. Bach II 246 f).

<sup>4</sup> Chron. II 51 Schlug. Bgl. Wiedemann 117. 5 Bgl. Seprich 50.

<sup>6</sup> Im Gegensatz zu Rupert von Deut (vgl. Bach II 246).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Prol. III: Hinc toti mundo in eius adventu census indicitur, ut ille videlicet venisse doceretur, qui omnes ad se venientes in aeterna pacis patria cives ascriberet (170, 39, fl. M. 121).

persönliche Stellung vor der sozialen ganz zurücktritt<sup>1</sup>, den tiefsten Einschnitt in der Geschichte; er ist ihr bleibendes Zentrum, um welches sich das ganze Schicksal der Menscheit dreht, von dem aus der gesamte Weltlauf zur ein= heitlichen Ökonomie wird, das als "Weg, Wahrheit und Leben" an "der Fülle der Zeiten"<sup>2</sup>, an der Scheide der Weltgeschichte und an der Schwelle des sechsten Weltalters steht<sup>3</sup>. Dieses gemeinchriftliche Bewußtsein, welches den im Leiden die Finsternis und das Böse besiegenden Mittler als einigenden Schußtein in die Mitte des historischen Wechsels rückt<sup>4</sup>, teilt der Geschichts= philosoph des Mittelalters mit dem der Patristiks wie mit seinen Zeitzgenossen. Bis zum "neuen Menschen" gehen die Annalen der Menscheit und ebenso von ihm<sup>7</sup>. Nicht bedeutungslos erscheint es darum dem Chronisten, daß beim Auftreten dieses Friedensfürsten alle Stürme sich gelegt hatten und der Erdkreis eingeschät wurde<sup>8</sup>.

So versteht man auch die Breite, mit welcher Otto von Freising den Zeitpunkt der Erscheinung Christi motiviert, ein Problem, das sich kurz vorher auch Robert Pullus gestellt und dessen Lösung den geschichts philosophischen Schlüssel für die ganze vorhergehende Entwicklung enthalten mußte. Warum, fragt sich der bischösliche Historiker an der "Stirn" des dritten Buches, wollte der Welterlöser erst am Ende der Zeiten geboren werden, warum ließ er die "Gesamtheit der Völker" so viele Jahrhunderte im Irretum untergehen? Ganz im Gegensatz zu Orosius, der die Betrachtung dieses Geheimnisses als Frevel verurteilte 10, scheint es dem Chronisten des 12. Jahrhunderts, daß eine solche Frage "nicht unpassend" gestellt werde 11. Boll Ehrfurcht vor den unergründlich tiesen und gerechten Ratschlüssen Gottes, die

<sup>1</sup> Bgl. Seprich 41. 2 Bgl. Gal 4, 4. Eph 1, 10.

<sup>3</sup> Prol. III (fl. A. 122). Bgl. Sashagen 98.

<sup>4</sup> Ugl. Euden 152. Windelband 209. Rocholl 599.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Lang 34 und Gaiffer 29 mit Reinfens 17 und Seprich 41. Bei Augustinus VII 31 f. Irenaeus, Adv. haer. IV 36, 7. Isidor etc.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Auch für Gerhoh von Reichersberg (De invest. l. 2) war Christus "Prinzip und Endziel ber Geschichte", zugleich "Mittelpunkt des Reiches Gottes" (Bach II 524); ähnlich Arno von Reichersberg (Bach II 617 f 666) und Ruprecht von Deut, De divinis officiis IV 2 (vgl. Bach II 246 f).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. III 6: Igitur novo homine, qui veterem evacuavit, nato, annalibus quoque a Nino ad Urbem conditam ac inde usque ad id tempus productis, terminum demus, ab eiusque ortu annales nostros ordiamur (175, 17, ff. A. 132).

<sup>8</sup> Chron. III 6 (fl. A. 130).

<sup>\*</sup> Um 1140 in feinen Sentenzen (vgl. M. 186, 765 777). Über Augustin Sehrich 51; vgl. De divin, quaest. 83, 44.

<sup>10</sup> Adv. pag. VII 1. Auch bie Löfung ift verschieden und "ein Probukt ber bamaligen apologetischen Kampfesweise" (Hashagen 72).

<sup>11</sup> Bgl. Sashagen 71.

er nicht erfaffen tann, icheut Otto anfangs zwar bor ber Beantwortung dieser Frage zurud, aber das apologetische Bedürfnis überwindet rasch die zum Schweigen drängende Furcht, und fo geht er wenigstens auf die menich= lich gedachten Gründe ein, da er die göttlichen nicht zu verstehen vermag. Bunachft begegnet er dem Bormurf, Gott habe aus Graufamkeit die Weltstadt fich felbst überlaffen und so vielen Jahrhunderten bie Bnade verfagt, mit bem hinmeis auf die Freiheit der Bradeftination. Dann bringt er positive Konvenienzgrunde: Gott wollte den Heiden wie den nachfolgenden Jahr= hunderten die Ohnmacht der menschlichen Ratur lehren 1: am fechsten Belttag wollte Chriftus zur Tilgung ber Schuld bes Stammbaters Menfch werden, weil der Menich am fechsten Tage auch geschaffen worden: der Gottessohn konnte nicht Fleisch annehmen, folange die burch die Erbfunde verdorbene Menschheit weber Wahrheit noch Tugend noch Sakungen seben und verstehen konnte, bevor fie durch das "Gefet" und andere badagogische Mittel vorbereitet mar; erst als auch die Weltmonarchie ihren Zenit erreicht2, als die Welt unter der Berrichaft und den Geseken der einen Stadt ftand, als ein allgemeiner Weltfriede herrichte, mar es den Dienern des neuen Königs möglich, den Erdfreis zu durchwandern und die driftlichen Borichriften auszusäen 8.

Wie die Gestalt des Messias nach rückwärts wirkt, so auch nach vorwärts: vom Punkte seiner Erscheinung an kann der Chronist, der die Geschichte beider Staaten dis zu Augustus geführt, über das Werk Christi, den wahren Gottesstaat, und sein allmähliches Wachstum viel reichhaltiger sprechen. Während vor Christus in der konkreten Verkörperung der Teuselsstaat sester als sein Gegenstück ausgeprägt war und aus der Geschichte greisbarer heraustrat, ist jest die neubegründete civitas Dei das Bestimmtere geworden. Ihre ersten Fürsten und Architekten waren die Apostel, welche das in Judäa geborene imperium Christi über den ganzen Weltstaat zu verbreiten hatten, und unter denen Petrus, "der Fürst der andern", seine Residenz in der Herrin des Erdkreises ausschlag; als Fürsten zweiter Ords

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So auth Rob. Pullus, Sentent. III 1 13: Venit Christus, cum iam de experto constaret nec naturam sibi relictam, nec praeceptis munitam, in id vigere, ut a malo saltem cessaret (M. 186, 777). 29 gl. III B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. IV 4 (fl. A. 180).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Alles nach Chron. III prol. (kl. A. 118—121). Agl. Gaisser 29. Auch nach Bernhard standen die Menschen vor Christus für den Empfang sittlich zu tief (Sermo de temp. 1), eine Anschauung, die im Mittelalter ziemlich allgemein war, ohne daß darum die ottonischen Gedanken ihrer Erhabenheit und Tiefsinnigkeit (Wilmans, Archiv X 152) beraubt würden (Hashagen 72).

<sup>4</sup> Chron. III prol. 1. Sat. Bgl. Bernheim 18.

<sup>5</sup> Bal. Bernheim 24.

nung treten bie 72 Junger auf ben Blan 1. In ihrem hierarchischen Aufbau schmiegt sich die neue Kirche an die bestehende nationale und ftaatliche Einteilung an: Die Saubtstädte der beiden griechischen Grofreiche, Alexan= drien und Antiochien, werden zu Batriarchalfirchen erhoben2; die Gründung und Abstufung der Bistumer richtet fich nach dem Rang der Städte und ihrer heidnischen Priefter3. Sonft aber ift bas Berhältnis ber Kirche zu ben Staatsfaktoren ein möglichst feindliches: Stephanus, "ber große Fürst des Gottesftaates", wird von den Juden, die auch den Herrn getotet haben, gefteinigt4; Tiberius wird auf göttlichen Wink zu einer graufamen Bestie umgewandelt, nicht etwa blog damit die Berschmähung Chrifti burch ben Senat und die Juden gerächt werde, sondern auch damit das Chriften= tum bon einem Ungläubigen feine Bezeugung und bon einem Erdenfürften teine Autorität erhalte5; ben unmenschlichen Caliquia muß Gott bank ben feimenden Chriftenzeiten von der Welt abberufen, damit er im Bolke nicht ein allzu großes Blutbad anrichtes; noch höher steigt die Feindschaft unter Nero, der "bie Gottesftadt ju zerftoren trachtete" und als erfter Chriften= verfolger und Feind bes Gottesftaates jum tommenden Antichrift fich eignete und ein foldes Ungeheuer mar, daß er felbft vom Weltstaat verabicheut Bu berselben Zeit erbaute in Jerusalem der hl. Jakobus den murde 7. Gottesftaat durch seine Tugenden 8. Der Judentempel aber, ehedem das Bentrum des Gottesftaates, tonnte jest, "da die Kirche beranwuchs" und nachdem die Bürger Christi wie einst Loth aus dem gottlosen Bolke heraus= gerufen worden maren, bon Titus mitsamt der Stadt gerftort werden 9. Jerusalem wurde jur Wohnung ber Beiden, und nach Jakobus hatte bie Stadt Gottes nur noch 15 Bischöfe aus der Beschneidung 10. Da die Israeliten den Meffias nicht aufgenommen hatten, zerftreute der herr nach Ausscheibung der Seinigen die Berftodten in die Welt und übertrug ihre Stadt auf

<sup>1</sup> Chron. III 10 (kl. A. 134); III 14 (kl. A. 140). Bgl. Hashagen 55 f. Bei Otto spielt indes hier das "Kriegerische", bezüglich bessen noch an germanische Erscheinungen wie Heliand zu erinnern gewesen wäre, keine Rolle.

<sup>2</sup> Konstantinopel und Jerusalem bagegen erst später, das eine wegen ber kaiserlichen Residenz, das andere wegen des Grabes Christi.

<sup>3</sup> Chron. III 2 (fl. A. 124). Bgl. Sägmüller 54 ff.

<sup>4</sup> Chron. III 11 (fl. A. 138). Bon einem "Nachfolger" Petri im Prinzipate (Hashagen 56 A. 2) kann man barum nicht fprechen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. III 1 (ff. A. 138). <sup>6</sup> Chron. III 12 (ff. A. 140 f).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. III 15: Ut videlicet civitas sua talem hostem primo haberet, quem ob flagiciorum suorum scelera civitas etiam mundi abhorreret, cui nichil praeter honestatem inhonestum videbatur (180, 13, ff. A. 143).

<sup>8</sup> Chron. III 15: Hic civitatem Dei non solum factis informavit (180, 34, fl. A. 144). Bgl. Orosius VII 7. Effehard-Frutvlf SS. VI 101. Haßhagen 56.

<sup>9</sup> Chron. III 18 (ff. A. 147). 10 Chron. III 24 (ff. A. 151 f).

die Heiden. Wohl blieb die Stadt der Juden bestehen, aber in heidnischem Gewande, mit Schmach bedeckt vor der Welt wie vor Gott und nicht mehr wert einer Geschichte<sup>2</sup>.

Deutlich tritt nun statt Jerusalems Rom an die Spitze der Kirchengeschichte, bereits mit Papst Klemens, dem "großen Fürsten der Gottesstadt",
der sie nicht nur mit Wort und Tat aufmunterte, sondern ihr auch nügliche
Bücher zurückließ. Auf den sesten Fels gegründet, unerschütterlich gegen die
äußeren Stürme wie den inneren Krieg, den der neidische Teusel durch die
als sein Staat organisierten Häretiter gegen sie herausbeschwor, besaß die
Stadt Christi, die sich bald auf der ganzen Erde außbreitete, nicht nur außegezeichnete Priester, sondern auch gelehrte Verteidiger in Rede und Schrist\*, wie Theophilus und andere Apologeten, "trefsliche Häupter des Gottesstaates". Allenthalben stritten die Bürger Christi tapfer für den Glauben 6,
und den Verfolgungen, die ihn von allen Seiten bedrängten, stellte der
Gottesstaat seine Schriftsteller und Märthrer entgegen, welche durch ihr Beispiel Christi Bürger ermunterten.

Gott selbst griff zur Bestrafung des Weltstaates für seine Fehde gegen die Kirche in den Lauf der Ereignisse ein: der Bürgerkrieg und "die Zerreißung des hochedeln Reiches", das sich politisch nach außen so glänzend entfaltete, sollte eine Sühne für den Frevel sein, den Roma an den Apostelfürsten begangen. In der letzten Christenverfolgung des Diokletian und Maximian entfesselte der "alte Feind" unter Anspannung der letzten Kräfte noch seine größte Wut und bereicherte die Stadt Gottes mit Tausenden von heiligen Siegern, wodurch dieselbe nur noch mehr dem Golde gleich geläutert wurde <sup>10</sup>. Doch da die Arznei, wenn sie über das Maß hinausgeht, eher bricht als

<sup>1</sup> Chron. IV 4 (fl. A. 180). Bgl. Lang 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. V prol.: Manet tamen adhuc perfida Iudaeorum infidelium et gentilium civitas, sed regnis nobilioribus a nostris possessis, illis iam non solum ad Deum sed et ad seculum ignobilibus, vix aliqua ab eis gesta stilo digna vel posteris commendanda inveniuntur (214, 16, ff. 219).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. III 19 (ff. 21. 149).

<sup>4</sup> Chron. III 22 (fl. A. 153). Bgl. Bernheim 19. Sashagen 57.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. III 24 (fl. A. 155).

<sup>6</sup> Chron. III 24 (fl. A. 155).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. III 24 (ff. A. 156); III 26: Cum persecutio ubique terrarum ferveret in Christi cives (ff. A. 158); III 31 34 38 41 45. Agl. Orosius VII 22 26.

<sup>8</sup> Chron. III 26 (ff. M. 158) und III 36 (ff. M. 163). Bgf. III 34: Magnus civitatis Dei princeps Alexander (ff. M. 162); III 38: Glorioso martyrio duo praeclara civitatis Dei lumina, Sixtus Romae, Karthagine Cyprianus (ff. M. 164).

<sup>°</sup> Chron. III 17 (fl. A. 146); III 18 (148); III 24 (156). Bgl. Hashagen 56.

<sup>10</sup> Chron. III 45 (ff. A. 167) mit Anklängen an den Hymnus Coelestis Urbs (vgl. ff. A. 169).

bessert 1, wich endlich nach der letzten der mit den zehn ägyptischen Plagen in Zusammenhang gebrachten 2 zehn Berfolgungen unter Konstantin die Nacht dem Friedensmorgen, und so schließt Otto, selbst "ermüdet von so vielen Übeln", das dritte Buch".

Als Ronstantin der Kirche den ersehnten Frieden gab und die Wolke der Bedrängnis gerftreute, da leuchtete ein frober Tag der Stadt Gottes auf, ba schoffen überall Kirchen aus dem Boden hervor, da ftromten von allen Seiten die Bolter aus ihren Schlupfwinkeln zueinander, um unter einem Saupte Glieder eines Rörpers, ein soziales Ganzes zu werden 4, da mar end= lich für die Kirche nach der Zeit der Demütigung die von den Bropheten geweisfagte Zeit der Erhöhung gekommen 5. Diefer munderbare Umichmung erhebt den Chroniften ju einem begeisterten, bon Dant gegen die Borfebung erfüllten Rüchlick auf die langsame, allmähliche Entfaltung des Staates Chrifti inmitten ber Weltburger bom Sundenfall bis zu dieser gewaltigen Bobe, auf die ganze Beilsgeschichtes. So ekftatisch wird feine Bewunderung, daß bereits Buge ber mpftischen Endfirche in die sichtbare einfließen: jest, wo ihr ber herr ben Weltstaat selbst in seinem Kernpunkt ausgeliefert bat, ift fie der himmlischen Bollendung so nahe und so sicher, daß ihr bazu nichts mehr als die Unfterblichkeit fehlt?. Doch mahrend fie fo nach außen gedieh, suchte sie der Teufel im Innern anzugreifen und weckte in ihr häretiker wie Arius 8. Dafür aber standen innerhalb der Kirche in den Beiligen, wie Baulus und Antonius u. a. m., treffliche und berühmte Burger und Fürsten des Gottesftaates auf . Auch von ihrem letten Berfolger Julian dem Abtrun= nigen, der mehr "mit Lift als mit Gewalt" borging, befreite der Herr feine Stabt 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron, IV 4 (fl. 21. 180).

<sup>2</sup> Bei Orosius VII 19 ausführlich.

<sup>8</sup> Chron. III 47 (ff. 21. 170).

<sup>4</sup> Chron. IV 3 (tl. A. 179). Lgl. IV 2 (tl. A. 176).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. IV prol. (fl. 91. 171).

<sup>6</sup> Chron. IV 4: Intueri tamen libet, quam miro et ineffabili modo civitas Christi inter cives mundi progressa, paulatim crescendo ad tantum fastigium profecerit (197, 3, fl. A. 179). Dann folgen Erschaffung, Berführung, Ausscheibung ber Gottesbürger burch die Sündssut, abermalige Berirrung und Scheibung, Wanderung nach Äghpten und nach dem Gelobten Lande, Entfaltung, Gefangenschaft, römische Weltherrschaft, Menschwerdung und Kreuzigung Christi, Berblendung und Zerstreuung der Juden, Erniedrigung und Erhöhung der Kirche. Bgl. Hashagen 57 f.

<sup>7</sup> Bgl. Sashagen 59.

<sup>8</sup> Chron. IV 5 (M. M. 182); IV 8: Ubique terrarum diffusa civitas Christi his intestinis malis angebatur (M. M. 186). Bgl. Bernheim 19.

<sup>9</sup> Chron, IV 5 (ff. 2. 182); IV 6 (184); IV 8 (185 f); IV 11 (189).

<sup>10</sup> Chron. IV 10 (fl. A. 188). Bgl. Bernheim 19.

Erft unter Theodosius indes, nach Bewältigung der inneren wie äußeren Übel, begann für den Staat Chrifti die neue Beriode der vollen Rube und Freude 1. Bis dahin war noch das innere Feuer von den kaiserlichen Staatsbäuptern geschürt worden; jest waren auch die Fürsten bis auf wenige katholisch, und konnte sich daber die Rirche, die den Staat fast zu absorbieren anfing, auf den gangen Erdfreis ausdehnen . Die Führerschaft der Burger in der Gottesftadt übernahmen "durch Wort und Beispiel" Bapfte wie Gregor b. Gr. 8 und Monche wie Beneditt, Raffiodor und Dionnfius 4, Rolum= ban und feine Schüler bis zu den 300 Monchen des hl. Gallus, Boni= fazius, Ruprecht, Korbinian u. a. m. 6 Die Kirche, ehemals klein und niedrig, mar auf diese Beise bis zu Ottos Gegenwart stufenweise zum weit= hin sichtbaren Berge, jum Steine geworden, der fich ohne Menschenhand loslöft, da fie in sich felbst und in ihrem Haupte nur aus dem Beiligen Geift geboren ift 7. Aber wie sie in ihrem erften Stadium bon den Tyrannen des Weltstaates, im zweiten von den Saretitern verfolgt murde, so litt sie im britten unter der gleisnerischen Verfolgung der Seuchler 8.

Nur als blasse Folie begleitet jett der schattenhafte Weltstaat die Kirche durch die Jahrhunderte. Starke Vertreter hatte er noch kurz vor Christi Geburch die Jahrhunderte. Starke Vertreter hatte er noch kurz vor Christi Geburch die Jahrhunderte. Starke Vertreter hatte er noch kurz vor Christi Geburch die Den gewaltigen Kampf mit der werdenden Kirche Aufnahmen und dafür wie Ägypten von der göttlichen Rache mit zehn Plagen geschlagen worden waren, dis sie das Volk Gottes, d. h. die Kirche, in Ruhe gelassen<sup>10</sup>. Aber seit der Verlegung des Reichssitzes nach Neurom durch Konstantin, seit der Übertragung des Kömerstaates an die Griechen verband sich, wie schon gesagt, mit dem Wachsen des Reiches Christi das Sinken des Weltreiches <sup>11</sup>. Rachdem dieses den Gipfel der Erdenmacht erklommen, sollte es in seiner eigenen Hauptstadt gedemütigt werden, indem dieselbe analog mit Babylon zunächst von Alarich und Geiserich geplündert, dann von Odoaker untersocht wurde;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. IV 18 (ft. 21. 196).

<sup>2</sup> Chron. V prol. (fl. A. 218 f). Dazu Prol. VII (fl. A. 295) und unten II C 1. Bgl. Bernheim 19. Hashagen 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chron. V 8 (fl. 21, 230).

<sup>\*</sup> Chron. V 4 (fl. A. 225) mit Berweis auf ben Dialog Gregors b. Gr.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. V 7 (fl. 21. 228 f).

<sup>6</sup> Chron. V 23 (fl. A. 241). Bgl. Sashagen 59.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. VI 36 (ff. 20. 292), 8 Chron. VIII 1 (ff. 20. 359).

<sup>9</sup> Chron. III 2 (fl. 21. 123 f).

<sup>10</sup> Chron. III 47 (fl. A. 170). Bgl. befonders die Überleitung III 45: Sed iam ad cives mundi revertamur (fl. A. 169).

<sup>11</sup> Chron. IV 5 (ff. M. 182). Bgl. III C 1; IV 31 (ff. M. 214).

wie Babplon zu Ende mar, als Rom geboren murde, fo drobte Rom in seinem Greisenalter ber Untergang, sobald bas germanische Reich ber Franken "gefät" wurde 1. Zunächst aber ging der Weltstaat an das griechische Oftrom über, und von 476, ja bereits von Konstantin an bis 800 bildet die byzan= tinische Raisergeschichte die weltliche Front der historischen Erzählung 2. Schon beim Sturze Roms erhoben sich indessen zur Aneignung der Weltkrone die Franken8, auf welche durch die Krönung Karls am Weihnachtstage 800 4 die Monarchie von Konstantinopel weg übertragen wurde 5. Nachdem die Franken die Welthauptstadt zu ihrer über die Erde fich ausbreitenden Berrschaft geschlagen hatten 6, schwangen fie fich an die Spite der profanen Beschichte, um auch ihrerseits 7 nicht nur das römische Reich mit Rom, sondern felbst einen Teil "Frankreichs" mit dem Aachener Balaft wieder zu verlieren 8. Rom und sein Diadem fiel nach einer turzen langobardischen 3wischenzeit an die Deutschen, die ehemaligen Oftfranken, die fich bom Bangen abgezweigt hatten: wie die Merovinger durch die Karolinger verdrängt worden, so rudten an die Stelle der Rarolinger die Ottonen . Auch darin fand Otto eine Bermandtschaft des deutschen Reiches mit dem frankischen, daß wie bier Karl Martell, Bipin bam. Karl d. Gr., so dort Otto der Erlauchte die Königs= macht ohne den Königsnamen, Seinrich auch den königlichen Ramen und Otto d. Gr. dazu noch das römische Imperium besaß 10.

Wie Otto dieses Imperium in allmählichem Ruckschritt bis zur vollstän= digen Dekrepierung in der dem Weltende nahegebrachten Gegenwart weiter und weiter sinken läßt, haben wir gesehen 11. Nie ist auch im siebten Buche der Chronist aus der Rolle gefallen, wie eine Häufung von Misverständ=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. IV 31 (ff. A. 214). Bgl. Chron. V 25: Cum iam, ut saepe dixi, Francorum regno crescente Romanum decresceret (fl. A. 244).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Chron. V prol. (fl. A. 218). Über den Ausdruck regiae urbis imperator (Gesta I 16) für die griechischen Kaiser vgl. Huber 148.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. IV 33 (ff. 2. 217).

<sup>4</sup> Bei Otto 801 nach bem Infarnationsftil.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. V 31 (fl. A. 247). Bgl. V 23 (fl. A. 241); V 35 (250).

<sup>6</sup> Chron. V 36 (fl. M. 252).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> hier ift unter bem regnum Francorum unzweifelhaft Westfranten ober Frantzeich im modernen Sinne verstanden, bem gegenüber V 35 Ostfranten regnum Romanorum genannt wird (kl. A. 251). Diese Berquidung hat somit nicht erst Twinger von Königshofen in die deutsche Geschichtsliteratur hineingetragen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron, VI prol. (fl. 21. 253).

<sup>9</sup> Chron. VI 17 (fl. A. 268 f). Bgl. VI 22 (fl. A. 275).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Chron. VI 24: Vide regnum Teutonicorum cum regno Francorum affine et quodammodo cognatum principium habere (ff. A. 277).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Oben C 1. Bgl. Prol. ad Isengrim. (fl. M. 6); IV 5 (182); IV 31 (214 f); Prol. V (fl. M. 217).

nissen glaubhaft gemacht hat: stets bleibt es sein Leitgedanke, im Einklang mit "seiner trüben Geschichtsansicht" den "Rückgang des Weltstaates" als einen "Fortschritt" in der historischen Entwicklung zu verfolgen; die Lebensenergie, die das Reich unter den beiden Heinrichen zu entwicklun scheint, ist nur das letzte Aufflackern vor dem Erlöschen; die äußere Kraft ist gelähmt, was bleibt, vielsach noch gestärkt, ist die innere Lebendigkeit der mystisch gottesseindlichen Prinzipien. Nirgends aber, am allerwenigsten im siebten Buche, wo alles im weithin sichtbaren Glanze des hierarchischen Sacerdotiums gegenüber dem historischen Imperium gipselt", ist an die Stelle der Rechtskirche ihre mystische Seele getreten; selbst Kreuzzug und Mönchtum haben ja einen gewissen Anteil an der historischen Kirche und ihrer Entsaltung". Und auch das Imperium, welches bald mehr bald weniger im Kolorit des antiken Staates schillert, hat wohl das Teuflische abgestreift, nicht aber das Weltliche, dem Gottessstaat Korrelative.

Erft im letten Buche tritt Otto in die muftische Endzeit ein 6. Als wahrer Geschichtsphilosoph führt er wie Augustinus 6 seine zwei Staaten über

<sup>1</sup> Mit Unrecht schließt also Hagen 62 baraus, daß Otto den "Geist der Nichtswürdigkeit" so heftig entbrennen und dessen "Bürger" im Schmutz versinken läßt (Chron. VII 9), er habe damit den physischen Rückschritt des Weltreichs ausgeschlossen. Sbensowenig standen dem, nach Ottos Auffassung wenigstens, die "Ereignisse der Zeit" im Wege. Wenn gar gesagt wird, Otto sei "seiner trüben Geschichtsansicht zulieb" von seinem eigenen Programm völlig abgewichen, da ein fortgesetzer Rückgang des Staates seiner pessimistischen Anschaung zuwiderlaufend gewesen wäre, so ist das eine vollständige Umkehrung seiner eschatologischen Vorstellung vom Kömerreiche.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hashagen 61 weist selbst auf ben "Streit zwischen imperium und sacerdotium", das Wormser Konkordat, die Stellung des Pontifikats Kalixts II. als "Höhepunkt in der Entwicklung des Gottesskaates" hin. Bgl. unten II B.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. Hashagen 61. Übrigens braucht nicht alles, was Otto über seine Gegenwart sagt, restlos in seine Zweistaatentheorie aufzugehen; benn neben berselben und unabhängig von ihr vertritt er noch mystische und eschatologische Anschauungen. So, wenn er im letzten Kapitel seiner eigentlichen historischen Darstellung "schlechthin transzendente Dinge" schildert (Hashagen 62).

<sup>4</sup> Unter biesen Begriff fallen bei Otto "nicht nur ber Kirche im ganzen wiberftehende Gewalten, sondern auch einzelne Fürsten, wenn sie die Kirche, besonders die Freisinger, bedrängen" (Hashagen 61). Daß er damit nicht "in die Reihe der prinzipiell reichsseindlichen historiker" gerückt zu sein braucht, darüber vgl. unten II A.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Daher im Prolog der Ausblick auf die Gesamtgeschichte der beiden Staaten in ihren drei Abstusungen, welcher am schlagendsten zeigt, wie treu Otto seinem rein historischen Programm dis dahin geblieben ist, da er der letzten Stufe "nach dem gegenwärtigen Leben", wo die Kirche nur noch Gute enthält, die vorchristliche Epoche, wo der Gottesstaat unter heidnischen Fürsten lebte, und die criftliche, wo er in seinem Schoße Gute und Böse dirgt, entgegenstellt (Hashagen 62).

<sup>6</sup> Rgl. Senrich § 15, S. 65 f. Die vier letten Bucher von De civ. Dei behandeln die deditos fines beiber Staaten.

die Gegenwart hingus und zieht so auch die Rutunft, ja die ganze Ewiakeit in die Geschichte binein 1: benn die Eschatologie des achten Buches will geschichtsphilosophisch und in einem gewiffen Sinne auch hiftorisch, nicht rein theologisch sein 2. Man bat ihm das jum Vorwurf gemacht. Schon Otto hat jedoch die Bedenken berjenigen entfräftet, welche die Arbeit, mit der er sein Werk krönte, als unnüt ansahen, indem er zeigte, daß wie er so auch seine Vorlage Augustinus, daß die historischen wie die prophetischen Bücher der Heiligen Schrift, daß Paulus und Johannes Zufunft und Bergangenheit, Muftit und Geschichte, himmlisch-göttliche Dinge mit irdifc-verganglichen Leiden und Schandlichkeiten verbunden hatten; bon der finstern Nacht hebt sich der lichtvolle Tag viel lieblicher, von der Mühe die Rube viel füßer ab; ja fo wenig glaubt der Chronist zu fehlen, wenn er dem zeitlichen Elend die emige Freude folgen läßt, daß er die ganze vorbergebende Geschichte nur als Einleitung, als Borrede zu dem erhabenen Drama betrachtet, beffen Verlauf er an das Ende fest, dem Schöpfer gleich, ber zuerst die ungeordnete Materie geschaffen und fie dann in Ordnung und Licht gebracht hat 8. Das lette Buch zeigt, wo ber Geschichtsftrom mundet, es enthält die Lösung des vorber geschürzten Knotens 4: als Abschluß der Ent= widlung, der dem Ganzen Sinn und Orientierung verleiht, der den finalen Grund der Geschehnisse aufschließt und ihr Berständnis allein ermöglicht 5, ift sein Inhalt ein integrales, ja notwendiges Blied ber Menschheitsgeschichte . Wie der Urfprung, fo muß auch bas "Ende ber beiben Staaten" feinen Blat erhalten 8. Den gehn altheidnischen Berfolgungen muß die lette bes Untidrift folgen, um ichlieflich jener Rube der Glorie Raum zu laffen, in

<sup>1</sup> Bal. Lang 19.

<sup>2</sup> Guber 190. Sashagen 63. Damit ift nicht gesagt, bag Otto bie trans- fgenbente Ewigkeit "in ben Kategorien von Raum und Zeit" unterbringt (Sashagen 62).

<sup>8</sup> Chron. VIII prol. (ff. A. 358f). Ühnlich Honorius Augustodunus, Summa gloria n. 2 (Libelli de lite III 65).

<sup>4</sup> Bgl. Sashagen 65. Suber 190. Bach II 261.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Dümge und Mone: Itaque librum de rebus, quae post finem omnium rerum apud Deum gerentur, operi addidit, ut inde et ratio rerum humanarum et divinitus adornatae historiarum vicissitudines intelligantur (Perh, Archiv III 226). Erst so erstärt sich, quare Dominus civitatem suam tam immaniter tribulari permittat, cur eius hosti tantam malesiciendi efficaciam tribuat (Chron. VIII 3). Seprich 31: zurücklischen Einteilung der Geschichte (XXII 30).

<sup>6</sup> Bgl. Sipler 25. Sashagen 62 f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bgl. Epist. ad Frider. (fl. A. 5); VII 35 (341); VIII 7 (364).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bgl. Dümge und Mone: Sed illi, cum a primordiis rerum initium operis fecisset, ad interitum usque huius mundi historiam describere congruum videbatur (Perh a. a. D.).

<sup>°</sup> Chron. III 47 (ff. 2. 170).

welcher die damaligen Kirchenpolitiker ein Pendant gegen die Bedrängnisse der Gegenwart suchten 1, die mit dem Weltgerichte enden 2; es muß die irdische Bermischung der Guten und Bösen in ihrer endgültigen Scheidung gipfeln 3.

Unmerklich aber hat hierbei ber auf Augustins Schultern ftebende Berfaffer eine bedeutsame Umwertung ber Begriffe vorgenommen: Die zwei Staaten, die vor Gottes Richterftuhle fteben , haben ihre tonkrete irbifche Ge= stalt, für welche in der Ewigkeit kein Blat ift, abgeftreift, und es hat sich neben der civitas Dei der Außermählten die civitas perversa der Berworfenen in ihrer reinen Form herausgeschälts, ein Borgang, in dem ebenso= wenig eine Inkonsequenz liegt, als wenn der Theologe die sichtbare Kirche mit der Seligkeit in Verbindung bringt. Die impia oder reproba civitas, beren Saupt ber Antichrift fein wirde, Babylon, Die Weltstadt, Die mit ihm und ihrem Fürsten und Urheber Satan ben ewigen Flammen zur Strafe übergeben wird, ift nunmehr die Gefellschaft ber Bofen und Gottlofen 8; bas beilige Jerusalem, die civitas Christi, welche nach dem letten Urteils= ipruch erhöht, verklart und gekrönt wird, welche mit Chrifto im himmlischen Reich in Emigfeit regieren foll , find die Guten und Gerechten, die im Welt= gericht von den mundi amatores getrennt werden 10. So hat auch Otto bon Freising den Dualismus verewigt, tann man fagen, indem er "den Untergang ber verworfenen Stadt und ben Aufgang ber Stadt Chrifti" 11 icildert; aber ebensowenig wie bei Augustinus 12 bedeutet dies eine Barte oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> RgI. Honorius Augustodunus, Summa gloria n. 2: Cum ecclesia hic in carne existens a carnalibus prematur, postea in spiritali quiete speciali gloria induatur (M. G., Lib, de lite III 65).

<sup>2</sup> Wiebemann 129.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ngl. Wattenbach II 274. Ngl. Augustinus XVIII 54 (Seprich 29); XX 27: De separatione bonorum et malorum.

<sup>\*</sup> Chron. VIII 16 (ff. M. 377). Bgl. VIII 15: Ad indicium et utriusque civitatis ultimam discussionem.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rgl. Chron. VII 35: Quis scilicet finis civitati Dei maneat, quae perditio reprobam mundi civitatem expectet (fl. A. 341). Bgl. Haßhagen 64 66.

<sup>6</sup> Chron, VIII 7 (ff. 21, 364).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. I 9 (fl. A. 44); VII 20 (381); VIII 26 (393).

<sup>8</sup> Der eine ordo berselben ift aus benen zusammengesetzt, welche sichtbar und unsichtbar Glieber ber civitas terrena gewesen; ben andern ordo bilben Mitglieber ber civitas Dei, welche unsichtbar ber civitas terrena angehört hatten. Bgl. Hashagen 64.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Chron. III 47 (fl. A. 170); VIII 20 (381); VIII 26 (393). Bgl. Reintens 21. De civ. Dei XXII 30: De aet. felicit. civ. Dei.

<sup>10</sup> Chron. I 9 (tl. A. 44). Bal. Augustinus XXII 3.

<sup>11</sup> Chron. VIII 7 (fl. A. 364). Bgl. Sashagen 50.

<sup>12</sup> Bgl. Riemann 52. Segrich 34ff.

eine Inkonsequenz. Denn nicht mehr als selbständige Macht tritt im achten Buch die Weltstadt dem Gottesstaat gegenüber, sondern zertreten und besiegt von ihm, wider Willen eine in ohnmächtiger Wut knirschende Offenbarung der Größe Gottes, der sie mit starkem Arme eingefügt in seinen Weltplan 1. Und was am meisten vergessen wird 2, dieses doppelte Ende, wie es Augustin und Otto lehren, ist für den Christen keine Konstruktion, sondern eine Trazdition, nicht deduktive Berechnung, sondern induktiver Glaube.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Unrecht wirft also Eucken 151 dem Christentum vor, es habe die Frage nicht gelöst, "ob sich nicht schließlich auch das Böse irgendwie dem göttlichen Weltplan einfügen lasse". Bgl. Augustinus, De civ. Dei XV 4: Terrena porro civitas, quae sempiterna non erit (neque enim cum in extremo supplicio damnata fuerit, iam civitas erit).

<sup>2</sup> So wenn Sehrich 68 bem hl. Augustin eine Konstruktion bieses Enddualismus a priori zumutet.

## Bweiter Abschnift.

## Ottos firdenpolitische Anfichten.

Noch viel weniger als die Geschichtsphilosophie unseres philosophierenden Historikers tragen seine kirchenpolitischen Theorien das Gepräge einer sustematisch abgeschlossenen Wissenschaft. Schon ihrer Natur nach für die Gegenwart berechnet, gehörten sie besonders in Ottos Zeit, wo diese Art der Literatur überhaupt erst entstanden ist, zu den brennendsten Tagesfragen. Noch nie hatte selbst die christliche Welt eine solche Wenge von Streitschriften gesehen, welche das Verhältnis von Kirche und Staat so leidenschaftlich besprachen. Mehr als sonstwo ist daher Otto auf diesem Gebiet ein Kind seiner Zeit.

Namentlich hier erscheint es also überstüssig, auf die älteren Quellen der ottonischen Weltanschauung zurückzugehen, welche ihm mit seinen Zeitgenossen gemeinsam sind; um so wichtiger für die Erklärung und Beurteilung der kirchenpolitischen Ansichten Ottos ist das Studium der Schriften, welche jenen großen kirchenpolitischen Kamps verkörpern, aus denen sein Zeitgeist geboren war<sup>2</sup>. Aber auch mit Kücksicht auf sie wird es mit Recht als aussichtslos bezeichnet, Otto "mit der Zuhilsenahme der kirchenpolitischen Parteischablone nur des 11. Jahrhunderts ausreichend charakterisieren zu wollen"<sup>8</sup>. Weniger können wir uns mit dem Urteil befreunden, Augustin, der in Ottos Gesschichtsphilosophie alles war, stehe ihm in der Kirchenpolitik "höher als die Modernen"<sup>4</sup>.

Wir segen die ganze Entwicklung der allgemeinen kirchenpolitischen Anschauung bis zur Abfassungszeit der Chronik als bekannt voraus 5. Während

<sup>1</sup> Bgl. Sashagen 73 A. 2.

<sup>2</sup> Bgl. Sashagen 77, ber hier bie firchenpolitische Wertung bieses traditionellen Materials burch Otto eigentlich ohne Grund leugnet.

<sup>3</sup> Sashagen 86. 4 Sashagen 95.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. außer ben bogmatischen und kanonistischen Werken, die namentlich die Bäter berücksichtigen: J. Hergenröther, Katholische Kirche und christlicher Staat, 1872, besonberk sechste und achte Differtation. E. Zeller, Staat und Kirche in ihren Berhältnissen geschichtlich entworfen, 1873. J. H. Geffden, Staat und Kirche, 1875. C. B. Hunds-

die mittelalterliche Kirche, solange sie nur für ihre Freiheit kampfte, por allem die Scheidung beider Gewalten verlangte, trat fie feit dem Sieg der Ideen Gregors VII. auch prattisch mit bem Anspruch auf ihre positive Überordnung über ben Staat auf, die fie von Anfang an theoretisch als ihren Beruf anfah 1. Gerade unter Konrad III. und Barbaroffa, zur Zeit der Abfaffung der Chronik "über die zwei Staaten", war es, wo das Babsttum, nach außen bin noch ohnmächtig, beimatlos und blutend unter ben roben Streichen eines Arnold von Bregcia, mit dem Raifertum bereits um die Krone der Weltherricaft zu ringen begann2, wo unter dem Ginflug des Monchtums und der Rreugzüge der aufsteigende Glang der Kirche einen magischen Reiz auf die Menschheit ausübtes, mahrend die Macht des Imperiums unaufhaltsam tiefer und tiefer jant4. Es war "bas tlaffifche Zeitalter ber mittelalterlichen Gefchichte" 5. Die Ibeen, welche Gregor VII. in ben Geschichtsftrom geworfen hatte, waren nicht nur "nicht vergeffen", sondern hatten gerade in ihrer politischen Bointe fonkrete Geftalt gewonnen, und unter wefentlich beranderten Bedingungen ergriff die Menschheit das Broblem, "wie die Macht des Sacerdotiums gegen= über der des Regnums abzugrenzen fei"6. Der Sturm der Leidenschaften hatte sich nach der Klärung durch den Investiturstreit gelegt, der Ton war ruhiger, ber Rampf grundsätlicher, bie Feindschaft fanfter und liebevoller, bie Überzeugung philosophischer geworden 7.

Aus diesem Milieu heraus ist Otto als kirchenpolitischer Theoretiker zu verstehen; denn wenn irgend jemand, so fügte er sich hierin der großen Zeitsströmung, die er als unabwendbaren Ratschluß der Borsehung verehrte. Seine

hagen, Über einige Hauptmomente in der geschichtlichen Sentwicklung des Berhältnisses wischen Staat und Kirche (Ztschr. für Kirchenrecht I 232 ff 444 ff) und Die theokratische Staatsgestaltung und ihr Berhältnis zum Wesen der Kirche (Ztschr. für Kirchenrecht III 232 ff). E. Friedberg, Die mittelalterlichen Lehren über das Berhältnis von Staat und Kirche (Ztschr. für Kirchenrecht VIII 69 ff). E. Glasson, Les rapports du pouvoir spirituel et temporel au moyen-äge, 1890. Bernheim 41 f. Bernheim, Jur Geschichte des Wormser Konkordats. Göttingen 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. v. Eiden V 154 215 225 253 336 646. Nicht erst mit Konstantin begann theoretisch dieser Anspruch, und auch nach ihm verlangte die Kirche nicht die eigentliche Herrschaft (v. Eiden V 133). Über den Wechsel des kirchenpolitischen Berhältenisse W. Martens, Die Beziehungen der Überordnung, Nebenordnung und Unterordnung zwischen Kirche und Staat, Stuttgart 1877.

<sup>2</sup> Bgl. v. Giden 254 262.

<sup>3</sup> Bgl. v. Giden 327 336. Gennrich 149.

<sup>4</sup> Bgl. v. Giden 646. Gaiffer 26. Über die damaligen Berhältniffe von Kirche und Reich, oben I C, unten B.

<sup>5</sup> v. Eiden 155 (Gregor VII. bis 1250).

<sup>6</sup> Bgl. Bernheim 26.

<sup>7</sup> Bgl. Bernheim 41 f. Sashagen 81 f.

ganze "ultramontane" Umgebung, die cisterciensische Resormbewegung, zu deren Bertretern er gehörte<sup>1</sup>, war dazu angetan, ihm diese Resignation leicht zu machen, und auch seine keineswegs national gefärbte Vaterlandsliebe hin= derte diese römisch=kirchliche universalistische Richtung nicht<sup>2</sup>.

Richt anders zeigte fich Otto von Freifing als praktischer Rirchen= politiker: seine Tätigkeit als Bischof und Reichsfürft fteht durchaus im Einklang mit seinem Urteil als Sistoriker, trot seines personlich so naben Berhältniffes zu den Trägern der Raifermurde 8. Bas Gregor VII. auf größerem Schauplate jur Bahrung ber firchlichen Freiheit bem faiferlichen Despotismus gegenüber getan, das spiegelt Ottos Widerstand gegen seine Schirmvögte, die gewalttätigen und ihm fo verhaften Bittelsbacher, im tleinen wider . Er verteidigte gegen sie seinen bischöflichen Grundbesit, die Büter, Dörfer und Schlöffer, an benen die Kirche von Freifing fo reich mar 5. Im Rampfe gegen fie ließ er fich auch die bischöflichen Regalien bom Raifer bestätigen 6, und um den großen Boll an der Brude bei Foring brehte sich sein Streit mit Heinrich dem Löwen, den Friedrich durch seinen Richterspruch beendigte7. Derselbe Bijchof, dem Konrad III. 1140 eine Bancharta für alle feine Rechte und Besitzungen verlieh 8, erlangte auch von Bapft Innozeng II. die Bestätigung berfelben, ebenfogut wie die rein firchliche Erlaubnis. Briefter außerhalb ber Diözese, aber auf bischöflichem Territorium einzuseben 10. Bor feinem Tode noch empfahl er Raifer Friedrich das freie Wahlrecht feines Rapitels, um die Konfordatsfreiheit gegen die absolutistischen Gelüfte seines Berrn zu fichern 11.

<sup>1</sup> huber 42 124. Über biesen Zug bes Ciftercienserorbens ber Zeit vgl. Reuter, Alexander III. I 233.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Gunblach III 268 286. Huber 185. Ganz falsch ift die Annahme, er sei burch die Baterlandsliebe auf die Seite des Reichs gegen das Sacerdotium getrieben worden (Wilmans, Borrede xxv).

<sup>8</sup> Bal. Suber 146.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Das Berhältnis der Schirmvögte zu den Bistümern war dem der Kaifer zur römischen Kirche durchaus analog. Bgl. huber 40 178 ff und Chron. VI 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rahewin, Gesta Friderici III 13. Bgl. Huber 13. Gbenso sprach er sich bas unumschränkte Berfügungsrecht über bie Zehnten seines Bistums zu (vgl. seine Schenkung von 1142 an bas Kloster Reichersberg nach huber 11).

<sup>6</sup> Konrad III. erteilt ihm 1140 bas ausschließliche Markt- und Münzrecht in Stadt und Hochftift Freifing (Meichelbeck, Hist. Frising. I 319).

<sup>7</sup> Der Bischof erhält ein Drittel von Münze und Zoll in München, tritt aber dafür Zoll und Münze in Föring ab (Suber 29 f).

<sup>8</sup> Urfunde von 1140 (Meichelbeck 319).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Meichelbeck 325.

<sup>10</sup> Meichelbeck 324. 2gl. Suber 11.

<sup>11</sup> Bal. Suber 32.

Welfen und Staufern gleich gerecht 1, mit ben heftigen Gegnern bes Kaisers, den Kardinälen Bernhard und Roland', ebenso wie mit dem faiser= lichen Kardingl Oftavian, dem späteren Gegenbabst, den er um 1150 auf feiner Legationsreise in Deutschland begleitete, und mit Friedrich felbst aufs engste befreundet, ließ er fich burch feine perfonliche Stellung in feinem prinzipiellen Verhalten keinen Augenblick irre machen. Selbft einen nicht investierten Kleriker magte er einmal zu weihen und am konkordatswidrigen Borgeben bes Erabischofs von Salaburg eine gemiffe Mitschuld auf fich au laden, indem er als beffen Suffragan der Beihe feiner Bischöfe bor Empfana der königlichen Investitur beiwohnte4. Unerschrocken und energisch trat er bem Staate entgegen, sobald fich biefer Übergriffe gegen die Rirche erlaubte 5. Bohl gahlte er zu ben Bischöfen, welche Eugen III. rügte, weil fie bem Raiser im Magdeburger Bahlstreit einen unkanonischen Rat gegeben hatten 6; aber mit Chrfurcht nahm er bie Belehrung bin und er hatte im beften Glauben gehandelt 7. Unermudlich ftellte er fein großes Unterhandlungs= geschick in ben Dienst ber Kirche 8. Seine "lette politische Tat" mar eine Berföhnung zwischen Kirche und Staat, Papfttum und Kaifertum: burch die papstfreundliche Auslegung des Entschuldigungsbriefes Sadrians IV., welcher ihm zur Erklärung übergeben murde, ftellte er 1158 menigftens äußerlich ben Frieden wieder her und verhütete so den Ausbruch eines Brandes, der da= mals icon die größten Dimensionen angenommen hatte". Bis zum Tode seines bischöflichen Oheims blieb der Ronflitt des fo fturmisch=absolutiftisch veranlagten Rotbart vermieden, und wer weiß, ob nicht auch die folgenden

<sup>1</sup> Bgl. Suber 170 174.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Wilmans 98 A. 81, M. A. xxiv f mit Hinweis auf die Urfunde Ottos für die Kirche von Freifing. Meichelbeck, Hist. Frising. I 340.

<sup>3</sup> Bgl. Wilmans 98 A. 82, fl. A. xxv aus ben Berichten Gerhohs von Reichersberg. Bon Rainald war Otto ein Freund und wohl auch Studiengenoffe (Bübinger [1881] 347).

<sup>4</sup> Bgl. Bernheim 46. Bernheim, Bur Geschichte bes Wormser Rontorbats 58 f. Sashagen 96.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Hashagen 96. Bernhardi, Konrad III. 308.

<sup>6</sup> Gesta I 8. Bgl. Suber 185. Bernheim 39.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Er hielt dieses Recht der Bischofsernennung bei zweifelhafter Wahl für ein Zugeftändnis der Kirche (Gesta II 6). Bgl. über diesen Rechtsertigungsversuch Bernheim, Zur Geschichte der kirchlichen Wahlen, in der Hift. 3tschr. XX 370. Bernheim hat den kaiserlichen Anspruch auf das sog. Devolutionsrecht, das Wattenbach noch dahingestellt sein ließ, endgültig bewiesen (vgl. Gundlach III 289).

<sup>8</sup> Bgl. bas Zeugnis feines Ranglers Rabewin (Sashagen 96. Lang 8).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Rahewin, Gesta III 22 24. Bgl. Huber 32. Lang 7. Wilmans 98, fl. A. xxiv und 339. Reuter, Alexander III. I 100 ff. Hefele, Konziliengeschichte V<sup>2</sup> 559 f.

Schwierigkeiten überwunden worden wären, wenn Otto, der seinen Neffen 1158 bis zum Fuß der Alpen begleitete, noch länger der kaiserliche Ratgeber geblieben wäre? Der feinsinnige spätere Papst Pius II. meint wenigstens, daß der erneute kirchenpolitische Kampf unterblieben wäre, wenn Otto am zweiten Römerzug teilgenommen hätte.

Nichts konnte also bem Gedankenkreise Ottos ferner liegen als die Neigung zum kaiserlichen Absolutismus in kirchenvolitischen Dingen. Stark abso= lutistisch nach ber rein politischen Seite bin klingt allerdings ber Sat, ben er in seiner schwungvollen Widmung an Kaiser Friedrich aufgestellt hat, daß die Könige den Gesetzen der Welt, weil über denfelben ftebend, nicht untermorfen seien, mährend sonst niemand davon frei erscheine 3: denn äukerlich gleicht dieses Prinzip durchaus dem römisch=rechtlichen Dogma von der faifer= lichen Allgewalt 4, das der Erzbischof von Mailand 1158 auf den Konkalischen Felbern in feiner Rebe an Barbaroffa mit fo unverblumtem Byzantinismus erneuerte 5. Mit Recht hat der Berausgeber der Chronik darauf hingewiesen, daß gerade damals, wo das römische Recht wieder auflebte, dieser zwilrecht= liche Lehrsat von der Umgebung des Raisers gern gegen das 1150 von Bratian veröffentlichte kanonische Recht ausgespielt murbe, daß ichon 1152 die Unhänger Urnolds diesen Sat bem Raifer als geeignete Baffe gegen bas Bapfttum in Erinnerung brachten, und daß Otto felbst, wenn er nicht gar römisches Recht ftudierte, den Professoren von Bologna, den Borfämpfern jener Theorien, wenigstens perfönlich nahe gestanden haben kann 6. Bis zur Ginführung ber ariftotelischen Politik mar ja die von firchenpolitischen Rämpfen losgelöste staatstheoretische Betrachtungsweise erst in vollster Ent= midlung begriffen 7.

<sup>1</sup> Bal. Suber 47. Gaiffer 14. Bernheim 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aeneas Sylvius, Historia Friderici III. imperatoris 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Praeterea cum nulla inveniatur persona mundialis, quae mundi legibus non subiaceat, subiacendo coërceatur, soli reges, utpote constituti supra leges, divino examini reservati, seculi legibus non cohibentur (Brief an Friedrich 116, 14, fl. A. 1). Bgl. Huber 148. Nach Balgani (Cronache Italiane 233) verseitete ihn eine cortigiana adulazione zu diesen übertrieben cösaristischen Aussprüchen.

<sup>\*</sup> RgI. im Corpus Iuris Iustiniani Institutiones I 2, 6. Ulpianus, Dig. I 3, 31 und I 4 pr. Dagegen Decr. Grat. dist. 25, an. 1, c. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rahewin, Gesta IV 4: Tua voluntas ius est, sicut dicitur: Quod principi placuit, legis habet vigorem. Bgl. Wilmans xxv. v. Eiden 366. Wilmans, Archiv X 143. Bgl. dazu die Klage des Johann von Salisdurh: Publice praeconantur principem non esse legi sudiectum (Ep. 221).

<sup>6</sup> Mit Berufung auf die beiben v. Tengnagel veröffentlichten Briefe des ftudierenden Klerikers F. aus Bologna an den Freifinger Bischof (Wilmans, Vorrede, M. xxv f).

<sup>7</sup> Bgl. Sift.=pol. Blätter CXXVII (1901) 491.

Aber mas Otto in jenem Widmungsschreiben fagt, enthält jum unum= schränkten Cajarismus icon bas wesentliche Korrektiv. Wohl find die Könige autonom und unabhängig vom weltlich-fürftlichen Gefet, innerhalb bes Staatsorganismus, der Welt d. h. den Untertanen gegenüber: nicht aber vom göttlichen Befet, dem Ewigen gegenüber, dem fie allein fündigen 1, von dem fie ihre Gewalt haben und beffen Sanden fie nicht entrinnen, wenn fie nicht richtig urteilen, wenn fie nicht das Gefet der Gerechtigkeit befolgen und seinen Willen nicht vollziehen?; ja eben weil sie niemand über fich zu fürchten brauchen als den König der Könige und daber freier fehlen können, ift ihre Berantwortung und Strafe um fo furchtbarer 8. Seinen Neffen vor diesem Schickfal zu behüten durch die Wahrheiten, welche die Geschichte predigt, dazu schickt er ihm feine Chronif. Aus Betri Worten bor bem Sohen Rat follen die Lefer ber Chronit die Maxime lernen, daß man nur dann den Königen unterwürfig fein foll, wenn fie nichts gegen Gott ober bas Seelenheil befehlen 4. Um ju begreifen, in welchem Sinne Otto den Fürsten von den Banden des Gesetzes frei erklärt, muß man die Motivierung feines Zeitgenoffen Johann von Salis= burn als Auslegung hinzuziehen 5.

Erfolglos, wie uns scheint, hat man fast allgemein gesucht, einen Widerspruch aus Ottos Kirchenpolitik herauszulesen, eine Beengtheit durch seine Doppelstellung, einen tiefen Zwiespalt zwischen dem Reichsfürsten, Mönch und Geschichtschreiber zu postulieren. Besonders v. Giden wird nicht müde, jenen Gegensat von Weltverneinung und Weltbeherrschung, den er dem ganzen Mittelalter vorwirft, auch in die Schriften des Geschichtsphilosophen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unde est illud tam regis quam prophetae testimonium: Tibi soli peccavi (Ps 50, 6). (Epist. ad Frider. 116, 6, ff. M. 1).

<sup>2</sup> Rach ber von Otto in feinem Brief angeführten Schriftstelle Sap 6, 2-6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epist. ad Frider.: Cum enim iuxta apostolum omni mortali horrendum sit incidere in manus Dei viventis; regibus tamen, qui nullum praeter ipsum supra se habent quem metuant, eo erit horribilius, quo ipsi ceteris possunt peccare liberius (116, 20, ff. A. 2).

<sup>4</sup> Chron. III 45: In quo monemur regibus quidem de iustitia subditos nos esse debere, si quae vero contra Deum et salutem animae praecipiunt, ut cum Petro sciamus dicere: Obedire oportet Deo magis quam hominibus (190, fl. A. 168). Bgl. Bernheim 45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ep. 221 erklärt er ben gleichen Sat bahin, bat damit ber Fürst nicht das Privileg der Ungerechtigkeit erhalte, sondern daß er nur unter keinem äußeren Gesetzeszwang stehe, weil er innerlich damit eins sei. Wgl. Gennrich 39 ff.

<sup>6</sup> Bgl. Bernheim 40 ff. Wilmans xxv. Nitsich III 334. Wattenbach II 274. Dümge und Mone (Pert III) 137: "Ottos Worte erweden fast bas Gefühl, als ob er so recht eigentlich und innerlich selbst nicht von dem überzeugt gewesen", ein Schwanken, das seinen Geist von den Vorurteilen und Parteiansichten geläutert haben soll (138).

<sup>7</sup> Bgl. v. Ciden V. 3. Rap., besonders 120 313. Das mittelalterliche "Syftem ber

bes 12. Jahrhunderts bineinzukonstruieren 1, um schließlich deffen staatliches Empfinden über das augustinische Spstem der Überordnung der Kirche siegen ju laffen 2. Bernheim hat unter ben gleichen Boraussetzungen die "Widersprüche" auszugleichen und ein rein äußeres Notband durch feine Krompromistheorie berguftellen gefucht: Otto nimmt teil an dem Schicffal, welchem bas Wormfer Ronfordat alle beutschen Reichsprälaten ausgeliefert bat, auf ber einen Seite als Reichsfürften und Inhaber ber Regalien gegen ben König, als Briefter und Diener der Kirche gegen den Bapft sich verneigen zu muffen "je nach der Macht der Berfönlichkeit ihrer Träger bald mehr zu der einen, bald mehr au der andern au vendeln"8. Wir werden nachauweisen suchen, daß all diese Widersprüche nur scheinbar find, und Otto, ohne barum staatsfeindlich und ftaatsverneinend zu fein, stets konfequenter und energischer Anhanger der firchlichen Richtung jener Zeit geblieben, bag auch hier feine "hierarchische" Auffassung von der "reichsfreundlichen" und der "mönchischen", um mit Bernheim zu fprechen, nie getrübt worden ift . Bollends verkehrt ift Sas= hagens Aufstellung, im Brolog zum siebten Buche habe ber Chronist die gregorianische Rirchenpolitit bekampft, und es sei "aussichtslos, in Ottos firchenpolitischen Theorien einen einzigen Leitgebanken nachweisen zu wollen" 5. Seine Bugehörigkeit zum weltflüchtigen Bernhardinerorden hat ebensowenig seine firchenpolitischen Unschauungen als feine Geschichtsauffaffung maggebend beeinflußt 6.

Kirche", in dem die empirische Wirklichkeit mit der reinen Idee des christlichen Gottesstaates und den transzendenten Idealen kämpfe, findet er nicht logisch durchgearbeitet (413 f).

<sup>&</sup>quot;"Derfelbe Wiberspruch zwischen ben theoretischen Boraussetzungen bes Syftems und ber praktischen Schluffolgerung bes Berhältniffes von Staat und Kirche burchtreuzte auch die Anschauungen bes Bischofs Otto von Freifing" (v. Eiden 411).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> v. Eiden 668. Aber Otto entscheibet fich für die Gleichstellung, "ohne den Widerspruch dieser Ansicht mit der der Kirche auch von ihm beigelegten, unendlich höheren Autorität und der derselben von Gott übertragenen Binde- und Lösegewalt zu erkennen" (411).

<sup>3</sup> Bernheim 40 ff 51; Jur Geschichte bes Wormser Konfordats 10 f 48. Die Klage ber mittelalterlichen Prälaten über ihre Verwicklung in das Weltgetriebe stammen wie bei Otto Chron. VIII 7 (vgl. Bernheim 46) aus einem ganz andern seelischen Zwiespalt, dem ewig alten zwischen ben aszetischen Bedürfnissen eines tiefreligiösen Gemütes und ben gesellschaftlichen Fesseln an die Welt.

<sup>4</sup> Bgl. Sashagen 94. Bernheim 25 29. Auch Lasch 123 meint: "Man kann ba fo recht zwischen ben Zeilen lefen, wie sein herz eigentlich auf seiten bes Raisers ift, wie ihm aber seine Stellung als Bischof Schweigen gebietet."

<sup>5</sup> Sashagen 94 (vgl. 98 über Ottos "unfpftematifches und wiberfpruchsvolles Berfahren").

<sup>6</sup> Wie Bolkmars Refultat aus Hashagen lautet (Mitteilungen aus ber historischen Literatur XXX 412). Die "fittliche Beurteilung" kirchenpolitischer Borgänge (Hashagen 95) mochten allerdings bernhardinische Gedanken beeinflußt haben.

Die Chronik felbst wird ihm ja jum Mittel für feine kirchenpolitische Tendenz im Dienste der Kirche. Keinen andern Lohn, erklärt er ungescheut in dem äußerlich so schmeichlerisch=absolutistischen Widmungsschreiben an Friedrich I., verlange er für seine Arbeit, als daß die kaiferliche Suld der Rirche, in beren Dienst er ftebe, in all ihren Rotlagen beifteben moge1. Und diesem Programm ift er in seiner ganzen prinzipienreichen Chronik wefentlich treu geblieben. Wir halten es für durchaus bentbar, daß gerade die kirchenpolitischen Abschweifungen in diesem lange vor der Übersendung an Friedrich abgefagten Werte nicht aus einem Guffe, vielmehr manche Einschränkungen zur Berhütung von Migverständniffen erft nachträglich ein= geschaltet worden sind2, aber auch in ihrer jetigen Geftalt ift die Chronik der vollkommenfte Ausdruck dafür, wie das bichterische Gemüt des Mittel= alters auf ber Bobe feines Empfindens das firchenpolitische Broblem erfaßte und löfte, nicht das Mittelalter in feiner imperialiftischen ober radital welt= flüchtigen Unterftrömung, sondern in feinem hierarchischen Sauptftrome, im eigentlichen Klerus, der damals ja auch für die Laienwelt tonangebend Aber dieje theokratische Lehre hat in der tief myftisch=gläubigen Kärbung ihres geschichtsphilosophischen Vertreters all ihre Schroffheit ab= gestreift, und gerade ihre überwältigende Logik, verbunden mit dem sanften Glanze, der sie umfließt, versöhnt uns besser als unsicheres Schwanken mit jener mittelalterlichen Theofratie, die dem Beifte der Neuzeit sonft fo fern liegt. Wenn bas Mittelalter fo verftanden wird, und fo will es verftanden fein, bann glättet fich jene finftere, duftere Starrheit, von der feine "Briefter= herrschaft" unserer Gegenwart behaftet erscheint.

Und was noch wichtiger ift, das kirchenpolitische Spstem Ottos von Freisfing hängt nicht nur innerlich in sich aufs engste zusammen, sondern auch mit seiner Geschichtsphilosophie, aus der sie gleichsam organisch herauswächst.

## A. Gefcichtsphilosophische Grundlagen.

Bei keinem der mittelalterlichen Kirchenpolitiker wurzelt das Kirchen= politische so tief in den geschichtsphilosophischen Anschauungen als beim Bischof von Freising, wie ja auch kein mittelalterlicher Historiker gleich ihm so schwerwiegende und weittragende kirchenpolitische Konsequenzen aus der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epist. ad Frider.: Nihil aliud pro munere expectans, nisi quod ecclesiae, cui deservio, in opportunitatibus suis vestra subvenire velit imperialis clementia (116, 42, fl. A. 3). Selbst nach Hagen 95 geschieht diese Bitte "im Sinne bes christlichen, ber Kirche willig bienenden Staates".

<sup>2</sup> Bgl. Bernheim 34f.

Geschichte gezogen hat 1. Wenn dieselben auch kein integrales Glied der ottonischen Geschichtsphilosophie bilden, so sind sie doch die harmonisch absichließende Krönung dieses romantischen Baues, zu dem ja die kirchenpolietischen Berhältnisse den Anlaß gegeben haben. Selbst in den brennendsten Zeitfragen entsernt sich Ottos kirchenpolitische Lehre nie völlig von der Staatentheorie, und alle Probleme haben ihren geschichtsphilosophischen Hintergrund 2. Schon Bernheim hat diesen Zusammenhang zwischen Ottos Geschichtsphilosophie und kirchenpolitischen Anschauungen dis inseinzelne nachdrücklichst betont 3, ohne allerdings zu beachten, daß diese organische Unzertrennlichkeit mit dem ganzen geschichtsphilosophischen System Ottos kirchenpolitische Gesühle weit über die Einflüsse seiner Stimmung hinaußeben mußte, welche auf seinen Pessimismus so maßgebend eingewirkt hat 4.

Ottos Geschichtsphilosophie enthält in sich schon einen tiefen firchenpolitischen Rern, ift gleichsam selbst ein Stud Rirchenpolitik. Die Linie, auf welche feine religios veranlagte Teleologie den gangen Geschichtsverlauf reduziert, ift eigentlich nichts anderes als das fortichreitende Berhältnis von Rirche und Staat; das Ziel, das Otto nie aus dem Gefichtstreis verliert, das die göttliche Borfehung in ihrem vorherbeftimmten Beltplane wie in der effettiven Weltregierung verfolgt, dem auch die wirkliche Geschichte in ununter= brochenem Fortidritt zueilt, ift die Entfaltung des Gottesstaates in der hiftorifden wie in der übergeschichtlichen Welt, gerade in ihrer arellen Beleuchtung durch das umgekehrte Schicksal feines kirchenpolitischen Rorrelativs. Schon äußerlich bildet diese Leitidee die Brude, welche der Chronist von der Teleologie gur Rirchenpolitif ichlägt, im Brolog jum vierten Buche, ben er so eingehend der gravis quaestio widmet: die Befreiung der Kirche von ben zehn Verfolgungen, die er eben geschildert, läßt ihn die Frage nach ihrem providentiellen Grunde aufwerfen; die Antwort lautet. Gott habe die Kirche erhöhen wollen und dazu den römischen Kaiser als paffendes Werkzeug auserwählt 6. Was wir somit als Entwicklung ber zwei Staaten an den Schluß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Darum find die Parallelen aus der gleichzeitigen wie vorhergehenden Literatur zu biefem Abschnitt auch fehr fparlich. <sup>2</sup> Gegen Hashagen 73 A. 2.

<sup>3</sup> Bgl. Bernheim 24 f und feinen Auffat "Bolitifche Begriffe bes Mittelalters im Lichte ber Anichauungen Auguftins": Deutsche Itor. für Geschichtswiffenschaft, R. f. I 2.

<sup>4</sup> Bgl. Bernheim 45 f. Nicht weil das allgemeine Unglück Konrad III. vershinderte, den Frieden zu wahren, sondern weil es den Chronisten auf das nahe Weltsende und den Verfall der letzten Weltmonarchie hinwies, sieht er darin die zum Untergang reife civitas terrena.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Diese Borstellung hat Otto übrigens auch mit andern Geschichtschreibern bes Mittelalters wie Frutolf-Effehard gemein, für welche die Entwidlung des übersinnlichen Gottesstaates die "Ibee der menschlichen Geschichte" ift (v. Eiden 667).

<sup>6</sup> Bgl. Sashagen 88.

von Ottos Geschichtsphilosophie gesetzt haben, könnten wir fast ebensogut an biefer Stelle behandeln.

Dieselbe Teleologie, welche Ottos Geschichtsauffassung ganz und gar besherrscht, leitet ihn auch zu seiner kirchenpolitischen Anschauung. Da er die Weltgeschichte in ihrem tieksten Grunde gefaßt hat, ist er auf Gott und die ewige Vorsehung als die Urquelle allen historischen Werdens gestoßen. Gott ist es auch, der die kirchenpolitischen Wandlungen durch seine Vorsehung und Weltregierung bedingt, bestimmt und ihrem Ziele zuführt. Weil Gottes freier Entschluß der Geschichte als ihr Ziel die Erhöhung des Gottesstaates vorgesteckt hat, ist diese auch kirchenpolitisch unvermeidlich und gerechtsertigt, ist die Macht und Eröße der Kirche auch auf Erden das wirkliche Ziel der Welt.

Schon im ewigen vorgeschichtlichen Weltplan ist mit der Geschichte als ihr unabänderlicher, weil gottgewollter Zweck auch die weltliche Erhöhung der Kirche enthalten. Roch vor der Erschaffung der Welt, als Gott den Lauf der Geschichte erst anordnete, bestimmte er mit der Zeit der Erniedrigung zugleich die Zeit der Erhebung seiner Stadt2; im Alten Bund zeigte er diesen Ratschluß seinen Propheten, deren Berheißungen über die Ausdreitung des Gottesreiches auch später noch die Kirche in ihrer Verdemütigung trösten sollen 3. Und als Beweis für die Gottgewolltheit dieser Berherrlichung und Bereicherung der Kirche dient dem vom Glauben an die Vorsehung ganz durchdrungenen Geschichtstheologen eben die tatsächlich eingetretene Umwälzung: daß derselbe Petrus, der gestern als verborgener, verachteter Fischer auszog, heute über Könige besehlen und richten sollte, konnte nicht Jufall sein, sondern nur tiesbegründete Fügung des unergründlichen Urteils Gottes 4.

Trot ihrer unumschränkten Freiheit haben diese iustissima iudicia Dei, wie in allem, so auch hier ihre wohlberechtigten Absichten. Der providentielle Grund und damit auch der Zweck der Erhöhung der Kirche ist ein doppelter<sup>5</sup>. Die ethische Absicht bildet, im Einklang mit dem moralisch= pädagogischen Zweck der Geschichte überhaupt, die Bürgschaft und der Borgeschmack der ewigen Seligkeit: durch die glänzende Universalherrschaft und

<sup>1</sup> Bgl. Wilmans, Borrebe (fl. A. v).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. IV prol.: Dominus enim, qui civitatem suam ante constitutionem mundi praeordinatam ad tempus latere voluit, tempore quo decuit exaltare disposuit (193, 24, 21. A. 171).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rgl. Chron. IV prol. (113, fl. A. 171); befonders marfant ift ba 3f 60, 15: Pro eo quod fuisti abiecta, ponam te in superbiam seculorum.

<sup>4 66</sup>b.: Et ut cognoscas, non fortuitis casibus, sed Dei profundissimis ac iustissimis iudiciis id factum, vide pridie latitantem ac quemlibet infimae conditionis virum fugientem, in brevi tantae auctoritatis fieri, ut regibus imperet, de regibus iudicet (193, 34, ff. A. 171).

<sup>5</sup> Bgl. Sipler 42.

das zeitliche Blud foll die Kirche wie ihre Mitglieder des himmlischen Reiches versichert werden und die Sugigkeit des Baterlandes erstreben lernen 2. Logisch begründet Otto den außeren Glang ber Rirche, der ihn wie seine gange Zeit so febr fesselte 8, durch die Angemessenheit der Absicht Christi, feine Braut zu zieren nicht bloß mit den übernatürlichen Gnadengaben, sondern auch mit der weltlichen Souveranität, im hinblid auf ihre unvergleichliche Burde als Abbild des Gottmenschen . Es geziemte fich, daß die Kirche, die nach der gegenwärtigen Mühfal das ewige Banner in gludlicher Ruhe ju erhalten berufen mar, auch auf diefer Welt machtvoll fich ausdehnen und in großen Ehren dafteben follte 5. Es bricht die ganze Weltfreude der mittel= alterlichen Rirche, die volle Idee des driftlichen Gottesftaates im fürstbischöflichen Monche durch, wenn er als Ziel der Entfaltung der Rirche, als idealen Zustand des Reiches Gottes auf Erden die Umwandlung der Weltstadt in die Gottesstadt, der gangen großen Welt in eine Rirche betrachtet. Ottos Chronit ift die vollendete Durchführung "der gangen mittelalterlichen, weniger hiftorisch als philosophisch und theologisch gerichteten Dentweise", welche "aus Grunden entnommen vor allem der Natur der Kirche und des Staates und ihrem gegenseitigen Berhältnis", schlieglich im Bapfte selbst den römischen Imperator miterblickte7. Sacerdotium und Imperium waren im mittelalterlichen Spftem ja nur zwei Lebensordnungen der einen menschlichen Universitas, und auch diesen Dualismus mußte es badurch auf= zulösen, daß es unter dem Einfluß Augustins der Kirche beide Schwerter in die Band legte 8.

¹ Chron. IV 4: Ut etiam securior de regni coelestis promissione fieret, regnum ei temporale regnorum omnium maximum tradidit (127, 30, ff. M. 180).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cob.: Civesque suos patriae dulcedinem ex peregrinationis prosperitate doceret appetendam (197, 36, ff. M. 181).

Bgl. Gennrich 149, der die erfte philosophische Formulierung biefes Phanomens dem Polycraticus des Johann von Salisbury zuschreibt (150).

<sup>4</sup> Chron. IV prol. (fl. A. 172) und IV 4 (fl. A. 182).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. VII prol.: Verum quia regno descrescente, ecclesia, ut dixi, bravium aeternae patriae ac post vitae praesentis laborem requiem adeptura, in praesenti quoque in magnum montem crescens, in magna auctoritate stare coepit (248, 17, tf. A. 295).

Chron. III 6: Per hoc ostendebat (sc. Christus), se ad hoc venisse, ut de civitate mundi miro et ineffabili modo faceret civitatem suam (175, 14, fl. A. 132). Die eine Kirche Chron. VII prol. und Gesta II 3 Schluß. Schon Rubolf Glaber (Histor. lib. III. 4) fagte: "Es war, als ob die Welt das weiße Kleid der Kirche angetan hätte" (Duchesne, Hist. Francorum scripta IV 27). Bgl. v. Siden V 155 f.

<sup>7</sup> Sägmüller 69. Bgl. 69 ff.

<sup>8</sup> Bgl. Reuter 130 ff. Dorner, Augustinus 295 ff. Löning, Kirchenrecht I 80 ff. Gierke III 123 ff. Sägmüller 72 ff.

Was die göttliche Vorsehung vor dem Eintreffen dieses Umschwungs bereits geplant, das hat dieselbe Vorsehung in der Geschichte auch wirklich durchgeführt und in allem einzelnen als Zweck verfolgt. Aus dem Nichts gleichsam hat sie die Kirche dis zum Gipfel der Erdenmacht emporgerissen. Daher können auch Leiden und Verfolgungen ihr beständiges Wachsen nicht hindern²; ja gerade das Elend in der Weltgeschichte soll den Menschen zur Herrschaft des Gottesreiches vorbereiten³. In diesem allmählichen Emporsteigen der Kirche dis zu jener höchsten Spize irdischer Größe, wo sie auf dem Weltthrone sizend die Herren der Erde tiefgebeugt zu ihren Füßen sieht und ihr nichts mehr zur Seligkeit fehlt als die bereits aus dem Jenseits winkende Unsterblichkeit⁴, einer gewaltigen Apotheose, in deren Anblick der Historiker wie in Ekstase schwimmt, ohne mehr auf die praktischen Konsequenzen zu achten, betet er voll gläubiger Frömmigkeit einzig und allein Gottes Werk an.

In der Erhöhung der Kirche erblickt darum der Geschichtsphilosoph des Mittelalters auch eine ans Fatalistische streisende geschichtliche Notwendigkeit, gegen die jedes Sträuben vergeblich und Gottes Absichten seindlich ist. Diese Notwendigkeit des Weltplans aber, so sehr er ihr die ontologische Priorität zuerkennt, setzt der Chronist nicht aprioristisch dem geschichtlichen Verlaufe voraus, wie etwa sein Zeitgenosse Honorius von Autun, der in thetische polemischer Absicht die Geschichte in seine vorgedachte Schablone hineinzwängt und in allen historischen Erscheinungen nur den kirchenpolitischen Gegensat, die praecellentia sacerdotii prae regno sucht s, sondern aposteriorisch zieht Otto mit ungezwungener Logik aus der Geschichte selbst und der Gegenwart das Fazit, welches auch den kirchenpolitischen Schlüssel bietet. Alles trieb damals unaufhaltsam zur theokratischen Gestaltung des Staats= und Gesellschaftslebens, und wohl mochte die ganze bisherige Entwicklung dem

¹ Chron. VIII 3: Dominus ecclesiam suam de nihilo suscitatam et ad summum in terra fastigium, ut supra dicimus, exaltatam (279, 44, ff. A. 362).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bal. Niksch III 336, <sup>3</sup> Ebb. II 212.

<sup>4</sup> Chron. IV prol.: Vide tantae a seculo venerationis haberi, ut veniant curvi, vestigiaque pedum eius in solio sedentis adorent orbis domini (193, 36, ft. A. 171). IV 4: Sicque, ut dixi, paulatim civitas Dei crescens ad summum apicem ac monarchiam profecit (197, 31, ft. A. 180). Regnum suum, quod est ecclesiam, ad summum fastigium, quo altius nichil in terra provexit (197, 34, ft. A. 180). Civitas igitur Christi pene omnia sibi, excepta immortalitate, promissa in praesenti iam accepisse cernitur (198, 21, ft. A. 181). Bgl. v. Eiden 359.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Summa gloria (Lib. de lite III 53 ff) 11: Abel sacerdotum, Cain regni typum; VI: Sem sacerdotum, Iaphet regni; VIII: Ysaac sacerdotium, Hismahel regnum; Iacob sacerdotium, Esau regnum; XI: Saul Samuel; XII: David Nathan.; XIII: reges prophetae; XVII: Silvester Constantinus; jogar die filii Dei werden zu sacerdotes (66, n. 4). Bgl. Genurich 145 f.

reflektierenden Siftoriker als eine spflematische Sinordnung auf diesen Zustand Nichts trübt bei Otto die unerschütterliche Überzeugung von Diefer unahmendbaren Gefdichtsteleologie, die ihn ebendarum auch nicht zur Bergemaltigung des Geschichtsstoffes veranlaßt; wie geschichtsphilosophisch, so benkt er alfo auch firchenpolitisch burchaus hiftorisch. Bon diesem Standpunkt aus durfte, ja mußte selbst der Gregorianer die objektive Tatsache berichten, daß Gregor I. "mit Ginwilligung des Raifers" gewählt worden fei, und das Unterbleiben der königlichen Einwilligung in Gregors VII. Erhebung als Mitgrund des Streites bezeichnen?. Seine Auffaffung hindert nicht, daß die Briefter, welche den Ratschluß Gottes verwirklichen follen, in der Art, wie sie dies tun, als ungerecht erscheinen können : die Schuld ber menichlichen Wertzeuge im Ginzelfall berührt ben göttlichen Gesamtplan nicht. Und ebensowenia ruttelt an diesem das poetische Berhangnis des Reiches. baß es aus felbstentäukernder Liebe fich feiner Waffen beraubt hat und burch bas eigene Schwert gefallen ift, bag bie Ronige felbft zu Werkzeugen bes Weltregierers geworben find, welche durch ihre Wohltaten ihren Benter großgezogen: es bleibt befteben, daß Gott dies alles nicht nur erlaubt, fon= bern positiv gewollt und angeordnet hat, und das genügt ihm4.

An und für sich schon erscheint die so zum historischen Gesetz erklärte Erhöhung der Kirche nicht ganz harmlos, wenn man bedenkt, daß es vor allem die weltliche Größe ist, mit der dabei unser Historiker den Gottessstaat ausstattet, daß er ihn auf höchster irdischer Höhe als zeitliche Monarchie über Könige und Reiche herrschen und richten sieht. Kirchenpolitisch zusgespitzt aber wird diese Geschichtsteleologie erst, wenn aus der Geschichtsphilosophie noch die Antagonie der beiden Träger des kirchenpolitischen Bershältnisses hinzutritt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie Mausbach auf bem letzten Straßburger Katholikentag nach Paulsen richtig betonte, war überhaupt die Macht der mittelalterlichen Kirche nicht die Folge eines dogmatischen Grundsatzes, sondern das natürliche Ergebnis der geschicklichen Entwicklung des Bölkerlebens, der faktischen geistigen Superiorität der Kirche über den Staat.

<sup>2</sup> Chron. V 7; VI 34. Bgl. Bernheim 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. namentlich ben Paffus VII prol. (295): Videntur per omnia culpandi sacerdotes; bazu die falschen Schlüffe von Bernheim 30, Hashagen 92 und Bilbhaut, Handbuch der Quellenkunde I 291 (Undankbarkeit und Herrschspucht?).

<sup>4</sup> Gegen Hashagen 92. Daher verurteilt Otto auch "ben amor sacerdotii zum Staate nicht". Richtig kann allerdings sein, obschon er es nirgends ausspricht, daß er von der Kirche verlangt, "sich wegen solcher Wohltaten bankbar zu erweisen". Allerdings ist es "also ein geschichtsphilosophisches, kein kirchenpolitisches Interesse, das Otto zunächst zu dieser Frage veranlaßt hat. Er weiß, daß es mit den Reichen nicht ohne (nur dies?) den göttlichen Willen bergab gehe" (Hashagen 92 A. 3). Übrigens gilt auch "das" Reich nur als Repräsentant "ber" Reiche.

<sup>5</sup> Bgl. Chron. IV prol. (fl. A. 171); IV 4 (180 f); VII prol. (295).

Auch die Begriffe der zwei civitates muffen wir aus der Ameiftaatenlehre für diesen Abschnitt als ein unentbehrliches Vostulat voraus= feten, das an fich ichon dem firchenpolitischen Broblem eine gang eigentum= liche Wendung gibt 1. Schon Gregor VII. hatte fich in seinem Kampf für die Freiheit der Rirche diefer dualiftischen, echt mittelalterlichen Weltanichauung nicht gang entschlagen können: hier das Gottesreich des Friedens unter bem Hohenpriester als göttlichem Stellvertreter, dort das mit Stolz und Eigennut erfüllte Erbenreich unter ben weltlichen Berrichern 2. Dag in Ottos gefchichts= philosophischem Spftem, wie wir faben, die Berhältniffe geiftlich-weltlich und aut=boje oder doch vollkommen-unvollkommen jo vielfach ineinander überfließen: daß in diefen zugleich die Beziehung Staat-Rirche im tiefsten Grunde antithetisch gefaßt wird; daß nach einem unabanderlichen Gefete das Bachfen des Reiches Chrifti das Abnehmen des Reiches der Welt bedingt's; daß auch das driftliche Imperium im weltgeschichtlichen Drama die Rolle fortsegen muß, welche es vom heidnischen, gottlosen Römerstaat geerbt, in dem alle irdische Staatsordnung verkörpert erscheint; daß unter der civitas Dei, die ihm entgegengesett wird, nie die ungreifbare communio sanctorum, aus deren Identifizierung mit der hierarcischen Kirche man Ottos und die gesamte gregorianische Kirchenpolitik erklaren will 4, fondern immer nur die sichtbare hiftorische Gemeinschaft ber Briefter und Gläubigen verstanden wird 5, erhält für die ganze kirchenpolitische Auffaffung bes mittelalterlichen Geschichtsphilosophen die einschneibenofte Be-Weit davon entfernt, nach dem Mufter einzelner gregorianischer Borgänger 6 den Staat als Produkt der Sünde und des Teufels oder auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wilmans betrachtet es als ben Grundgebanken, an welchen er das Berhältnis zwischen Staat und Kirche anknüpft (Pert X 135).

<sup>2</sup> Bgl. Bernheim, Politische Begriffe bes Mittelalters im Lichte ber Anschauungen Augustins, in ber Deutschen Itor. für Geschichtswissenschaft, N. F. I (1897) 22 ff.

<sup>3</sup> Chron. IV 5 (fl. A. 182); VI 3 (fl. A. 253 f); vgl. v. Eiden 646. Die Formulierung klingt genau wie ein Sat der Logik oder Physik.

<sup>4</sup> Bgl. Gennrich 130. Bernheim 18 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Über biese Grundvoraussetzungen ber ottonischen Zweistaatentheorie, auf die wir hier nicht mehr näher eingehen wollen, oben I C 1 und Bernheim 21. Mit Unrecht leitet Gennrich 130 das universale regimen von der Joentistation der hierarchischen Kirche mit der communio sanctorum ab; es ist gerade umgekehrt. Bgl. Hashagen 72.

<sup>\*</sup>Bernold von St Blasien (M. G., Lib. de lite II 147 f), Herrand von Halberstadt (II 288), Deusdedit (II 353), Gregor VII. (I 14; Reg. VIII 21; Epist. k 8, n. 21, ed. Jaffé 457); dagegen schon Petrus Damiani (Lib. de lite I 31). Bgl. Mirbt 546. Hashagen 74. Sägmüller 72. v. Eiden 357. Diese Ansicht, bei Gregor wenigstens, trotz scheindar entgegenstehender Außerungen (3. B. Jaffé, Bibl. rer. Germ. II 243 419), wollte damit noch keineswegs den Staat selbst als etwas Sündshaftes hinstellen (vgl. E. Michael, Wie dachte Gregor VII. über Ursprung und Wesen der weltlichen Gewalt? in der Itschrifte Theologie XV 164 ff. Sägmüller,

nur als ein reines Menschenwerk zu erklären<sup>1</sup>, zeichnet er doch in das Gegen= satpaar "Sacerdotium" und "Imperium", wie er es in seinen kirchenpoli= tischen Exkursen nach dem bisherigen Sprachgebrauch zu nennen pflegt<sup>2</sup>, gar manchen Strich aus dem Bilde "Jerusalem=Babylon" hinein<sup>3</sup>. Schon im augustinischen Begriff des "christlichen Staates, der im kirchlichen Interesse völlig aufgeht" und dennoch so vieles vom heidnischen behalten hat, war bereits i der Kern zu dieser mittelalterlichen und ottonischen Lehre von der weltlichen Macht der Kirche in ihren Beziehungen zum Staat verborgen<sup>4</sup>.

Am meisten kommt Ottos dualistischer Teleologie das danielische Geschichtsbild zu Hise, das ja auch auf seine geschichtsphilosophischen Anschauungen einen ungeheuren Einfluß ausgeübt hat. Er bleibt ganz im Rahmen dieser von der Offenbarung gestützten Geschichtsphilosophie, wenn er im Standbilde mit den tönernen Füßen das Imperium, welches am schwachen Ende getroffen und zerschmettert wird, in dem Steine, der sich von selbst löst und zu einem großen Berge heranwächst, die Kirche vorgebildet sindet, welche aus innerer Kraft den schwach gewordenen Koloß an seinem Haupte getroffen hat und schon in der Gegenwart zum weltumspannenden Berge geworden ist. Diese Anwendung auf die Kirche und das römische Reich war exegetisch vollkommen korrett und schon von Honorius von Autun sirchenpolitisch ganz ähnlich ausgewertet worden. Bereits Augustin hatte die

Gregors VII. Ibee vom Primat in der Tübinger theologischen Quartalschr. 1896, 577 ff). Weiter bezog sie sich mehr auf die weltliche Gewalt in der vorchristlichen Zeit (vgl. Hift.-pol. Blätter CXXVII 492).

<sup>2</sup> Bgl. v. Giden 668.

<sup>2</sup> Bgl. Mirbt 574.

<sup>\*</sup> Bgl. Huber 158. Daß Otto sich selbst bessen nicht klar bewußt war, ist leicht möglich; er hätte sogar wahrscheinlich die Jbentität des Staates seiner Gegenwart mit Augustins Babylon und der civitas diaboli ebenso energisch zurückgewiesen wie der Berssaffer von De unitate ecclesiae (Lib. de lite II 211).

<sup>\*</sup> Bgl. Hashagen 74. Gierke III 125 ff. Seeberg I 300. Auch Gregor b. Gr. lehrte eine "Berwendung bes Staates im Dienste kirchlicher Intereffen" (Hashagen 74. Seeberg II 11 f).

<sup>5</sup> Chron. VI 36: Hic, quod supra distuli, solvendum puto, quod Romanum imperium ferro in Daniele comparatum percussum subrueretur. Quid enim aliud, sine melioris sententiae praeiudicio, lapidem sine manibus excisum quam ecclesiam ... dixerim? ... Hoc nimirum regnum circa finem suum, quem pedes significant, ferreum propter Martem, fictile propter conditionem, in ea parte quae infirmior fuit, percussit (ff. A. 292). Beiter VII prol. (ff. A. 295) und VII 16 (313). Bgl. Ritgin II 211. Sashagen 84.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Summa gloria n. 16: Postquam autem lapis de monte sine manibus abscissus . . . in montem magnum excrevit et universam terram sua magnitudine implevit, mox mutavit tempora et transtulit regna, cepitque altitudo regni coram Christo pedibus incurvari, ac fastigium imperii in conspectu aecclesiae declinari

berühmte Weissagung auf die Entfaltung der Kirche bezogen 1, ein locus communis der patristischen Theologie; aber nicht nur die Anwendung auf den bestimmten Fall der Erkommunikation Heinrichs IV., sondern die ganze kirchenpolitisch zweischneidige Ausbeutung zugleich mit der geschichtsphilosophischen ist dem Chronisten eigentümlich und setzt seine prinzipielle Stellung außer allen Zweisel.

Im Lichte Diefes Gegensates, auf dem bas gange ottonische Spftem fich aufbaut, verstehen wir, daß dieselbe innere historische Notwendigkeit, die gleiche providentielle Fügung des Weltplans, die jur Erhöhung der Rirche führt, gebieterisch auch ihren Sieg über die staatliche Macht verlangts, daß sie den Gottesftaat zur Beberrichung des Raifertums emporhebt, welches ben in logischer Folge einem tranfgendenten Bringip erliegenden Staats= gedanten vertreten muß4, ja daß fie biefe Entwicklung bis zur Auflösung des Staates in der Kirche als dem "Endziel der chriftlichen Bölkergeschichte" steigert 5. 3m Prolog zum siebten Buch führt Otto zwar ben Sat, daß Gott zur Erhöhung der Kirche das Reich habe verringern wollen, nicht direkt als ben seinigen ein 6, aber er ift weit davon entfernt, ihn zu migbilligen. Er faßt ihn im Gegenteil als Beweiß für den Nuken des Ubels in der Welt= geschichte auf, und nachdem er die Frucht der Erniedrigung der Staaten qu= nächst noch unentschieden gelaffen hat, begründet er denselben durch den in der Geschichte wirklich vollzogenen Prozeg der Selbstenteignung des Staates zu Bunften der Kirche, woraus für ihn ja fofort die Gottgewolltheit diefes Borganges folgt?. So ift es auch in diesem Prolog wieder der teleologische Gedanke, daß "die Wandlungen der Reiche und ihr Resultat von Gott abhängig find", auf welchen Otto feinen Gregorianismus fest bafiert bat: nir= gends zeigt sich ba eine "antigregorianische Grundansicht", ein Widerspruch "gegen sein Spstem" oder den Brolog des vierten Buches 8.

<sup>(</sup>Lib. de lite III 71). Auch Gerhoh im Comm. in Ps. 64 (M. 194, 51) wendet die Weiß- fagung auf ben Staat an.

<sup>1</sup> Tract. in Io. 1, 21 ohne bie firchenpolitische Wendung gegen ben Staat. Bgl. Sashagen 84.

<sup>2</sup> Was Hashagen 85 bestreitet, da sicher nur Augustin den Otto zu dieser Varallele verleitet habe (?).

<sup>\*</sup> Bgl. Wilmans xxiv. Pert X 139 mit hinweis auf bas feriendum foret Chron. VI 34 (N. A. 290).

<sup>4</sup> v. Eiden 306. Bgl. Chron. VII 16 (fl. A. 312); VIII 2 (361) ufw.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. v. Ciden 351. Bon bieser "staatsverneinenben" Folgerung Augustins ist Otto von Freising niemals abgebogen (v. Ciden 668).

<sup>6</sup> Chron. VII prol.: Non desunt tamen qui dicant Deum ad hoc regnum imminui voluisse, ut ecclesiam exaltaret (248, 9, fl. A. 295). Bgl. Nitjø II 211.

<sup>7</sup> Bgl. Sashagen 92. 8 Gegen Sashagen 18.

Doch selbst hier geht der stets hiftoriker bleibende Gregorianer nicht fo gewalttätig vor wie g. B. der polemifierende Honorius, der es nur barauf absieht, die Anechtschaft des Staates unter der Kirche bereits von der Schöpfung an aufzuspuren 1. Nur langsam und ftufenweise verwirklicht fich die göttliche Idee, die wie in der Bürde der Kirche so in der menschlich hinfälligen Natur des Staates begründet ist2; es geschieht mit einer providentiellen, durch keine Menschenkraft zu hemmenden, aber auch durch keine Menschenschuld veranlagten Notwendigkeit, zu beren Annahme nicht Staatsfeindlichkeit, nicht bie Bolemik des Augenblicks, fondern theoretische Reflexion den Geschichtaphilofophen des 12. Jahrhunderts bewogen hat: die Schwächung und Zertrumme= rung des Reiches ftellt er nicht wie Auguftin als Resultat der Berderbnis und der Sünden desfelben, sondern des unerforschlichen Ratichluffes der Bor= sehung bin 8. Den Kirchenvater batte unter völlig veränderten Berhältniffen ja icon das apologetische Bedürfnis zu einer gemiffen Staatsfeindlichkeit. zur Bleichsetzung von Römertum und Seidentum gedrängt 4, obicon auch er nie gelehrt, daß der Staat "etwas ichlechthin Sundhaftes" 5 fei, obicon auch er namentlich in den firchenpolitischen Folgerungen dem an und für sich "guten" Staate vermittelft bes "Friedens" und der "Gerechtigkeit" eine fitt= liche Berechtigung zuerkennt 6.

Ebendarum vermag selbst die Reichsfreundlichkeit und die Berschiebung der historischen Berhältnisse die einmal gewonnene Überzeugung des Chronisten nicht zu erschüttern; dank ihrer geschichtsteleologischen

¹ Bgl. bie Summa gloria n. 4: Gott zeigt, quante excellentie sacerdotium regno preeminebat (65); n. 6: Japhet, bem Repräsentanten bes römischen Reichs, gegenüber zeigt bie göttliche Stimme an Sem, quanta itaque dignitate sacerdotium a regno differat (67); n. 10: Bon Moses bis Samuel wurde das Bolt von den Priestern regiert (69); n. 11: Saul war Samuel; n. 12: Daniel Nathan untertan (69 f); n. 13: Soli sacerdotes olim populum regebant (70); n. 14: Selbst die Heiben verehrten ihre Priester auß höchste (70); n. 15: Christus non regem, sed sacerdotem constituit (71); n. 17: Silv. Const. regem coronavit (71); n. 18: Ecclesia sibi reges constituit (72); Schluß n. 23: Quilibet presbiter dignior rege (73), und n. 25: Rex minister ecclesie (75).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. VI 36: Dum regem urbis non tanquam orbis dominum vereri, sed tanquam de limo per humanam conditionem factum fictilem gladio anathematis ferire decuit (247, 8, fl. M. 292).

<sup>3</sup> Bgl. Nitsich II 212; (Sybel) III 335: "Alle biese Offenbarungen bes göttlichen Ratschluffes faßt er keineswegs als Strafgerichte und Zornesäußerungen Gottes gegen die davon Getroffenen."

<sup>4</sup> Bgl. Sashagen 73. Reuter 531 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Wie v. Eiden 142 ff und Hashagen 73 behaupten. Die Sünde befleckt nur ben Ursprung des weltlichen Staates (Reuter 533). Bgl. dazu oben I A.

<sup>6</sup> Darüber näher Sashagen 73. Reuter 538 548. Bernheim in ber Deutschen Btidr. für Geschichtswiffenschaft, R. F. I 3 ff.

Natur ist die ottonische Kirchenpolitik über den äußeren Wechsel erhaben und nicht bloße Stimmung. Auch nach "der kirchenpolitischen Entwicklung in den ersten Jahren Barbarossas" ist er von seiner "selsensesten" Überzeugung keinen Finger breit abgewichen i. Selbst das schwärmerische Lob in den Gestaträgt diese stets von der augustinischen Geschichtsphilosophie getragene Prägung: was er rühmt, ist vor allem des Kaisers Fürsorge für die Kirche, sein Sohnsverhältnis zum Bater der Christenheit 2. Auch in seinem Schreiben an den imperialistisch gesinnten Kanzler Rainald ändert er prinzipiell die inshaltsschwere Deutung von Daniels Weissagung nicht im mindesten. Zwar rückt er die Zermalmung des Imperiums durch den bereits losgelösten Stein bis zum Weltende und zugleich mit dem Weltende bis in ferne Zeiten hinsaus 3, aber diese chronologische Verschiedung ist nur de kacto, nicht de iure; in der Theorie, geschichtsphilosophisch behält recht der ausgesprochenste Gregorianismus, welcher in den positiven Forderungen sogar weiter geht als Gregor selbst 4.

B.

## Staat und Rirche in ihrem historischen Berhältnis.

Dem philosophischen Geschichtschreiber fiel die Aufgabe zu, bei der Schilberung der Bergangenheit die Entwicklung der irdischen Größe seines Gottesstaates, die providentielle Schürzung des Knotens, dessen Lösung er nahe glaubte, nachzuweisen und zu verfolgen. Selbstverständlich mußte er da bei seinem kirchenpolitischen Interesse seine besondere Aufmerksamkeit jenen springenden Punkten zuwenden, welche die einzelnen Etappen des kirchenpolitischen Verhältnisses inaugurierten, zugleich die historischen Berührung spunkte von Staat und Kirche. Schon die Entwicklung der beiden Staaten, die wir in der Geschichtsphilosophie nach ihrer mehr teleologischen Seite hin betrachtet haben, aber auch hier voraussetzen müssen, hat uns dies gezeigt 5.

Für die Erkenntnis der kirchenpolitischen Gesinnung unseres Chronisten ist natürlich diese Behandlung der kirchenpolitischen Knotenpunkte in
der Geschichte, sein Urteil über die kirchenpolitisch epochemachenden Ereignisse von nicht zu unterschätzender Bedeutung 6, da er nicht so ausschließlich
Geschichtskompilator ist, daß er sich bei der Erzählung vor prinzipiellen Reslezionen scheut. Seine ganze historische Betrachtungsweise ist ja sozusagen

<sup>1</sup> Gegen Sashagen 93.

<sup>2</sup> So Gesta II 11 28 31. Bgl. Sashagen 95. Bernheim 36 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Epist. ad Regin.: Hoc, quod de ipso (imperio Romanorum) dicitur, quia a lapide exciso de monte plenarie subvertendum sit, usque in finem temporum iuxta Methodium expectandum aestimans (117, 43, fl. A. 5).

<sup>4</sup> Bgl. Giefebrecht IV 396. Nigsch (Sybel III) 340. Bübinger (1881) 348.

<sup>5</sup> Bgl. oben I C 2. 6 Bgl. Sashagen 83.

burchtränkt von dem dualistischen, eminent kirchenpolitischen Gedanken der Erhöhung der Kirche, den er geschichtsphilosophisch als Gesetz und unabänderslichen Zweck in der Geschichte betrachtet. Schon deshalb muß "die Beurteislung der Kirchens und im besondern der Papstgeschichte" mehr als einen Zug bieten, um daraus "einen bestimmten kirchenpolitischen Standpunkt des Bersfasser erschließen zu können; denn nicht bloß "sittliche Kücksichten" bestimmen den Gang der Zweistaatengeschichte und damit sein Urteil 1.

Ein klarer Beweis für seine weltlich e Auffassung, möchten wir sagen, des großen Entwicklungsprozesses, durch den die Borsehung den Gottesskaat hindurchführt, ist der Zeitpunkt, mit dem er ihn beginnt. Er sucht die Genesis der irdischen Macht der Kirche, und das historische Wissen seiner kritiklosen Zeit führt ihn auf die sog. konskantinische Schenkung. Konskantins Erscheinung skellt er ganz in den Bannkreis seiner Teleologie. Der römische Imperator, welcher über die ganze Erde gebietet, ist nur ein Werkzeug der ewigen Vorsehung zur Erhöhung der Kirche, jene Person, die Gott nach der so langwierigen Versolgung seines Staates zur Ausführung seines Planes am geeignetsten erschien<sup>2</sup>.

Historisch richtig ist sicherlich Ottos Ausgangspunkt, daß nach dem Duldungsedikt die Güterausstattung der Kirche unter Einwilligung und Mitwirtung der kaiserlichen Staatsgewalt ihren Ansang nahm<sup>3</sup>. Wenn er eine Fabel gläubig hingenommen hat, deren Berwerfung erst der Neuzeit vorbehalten war 4 und die so recht dem Geist des Mittelalters entsprach 5, so ist

Gegen Haßhagen 86, ber Otto sich stets banach richten läßt, ob ber Staat ober bie Kirche bas Sittengeset verlet hat; neben biesen ibealen Faktoren kannte Ottos histo-risches Urteil noch rechtlich-philosophische Maßstäbe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. IV prol.: Cum ergo Dominus multis temptationibus ac persecutionibus attritam vellet exaltare ecclesiam, personam potissimum, per quam id habilius facere posset, elegit. Proinde Romanorum imperatorem, ad quem tunc universus respiciebat orbis, ad id faciendum ordinavit (193, 29, fl. M. 171); insuper hanc traditionem principis concordare voluit (194, 25, fl. M. 173). Bgl. Sägmüller 69.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. IV 3: Tunc primo catholicis hominibus permittebatur, ut ecclesiae eorum praediis ditarentur, et, ut Romanorum habet historia, non solum his serenissimus imperator assensum praebebat, sed et aliis exemplo dans . . . (196, 37, ff. 2. 178).

<sup>\*</sup> Die Literatur über die Entstehung und Aufbedung der Legende bei Scheffer-Boichorft, Mitt. des Inst. für österr. Geschichte X 302 ff, und E. Löning, Sift. 3tsch. LXV (1890) 193 ff. Bgl. Ernst Mayer, Deutsche Ztschr. für Kirchenrecht, III. Folge, XIV. Tübingen und Leivzig 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. v. Eicken 20. Sägmüller 68 f. Pseudoifidor nahm fie in seine Dekretalien, Gratian in das Corpus iuris auf. Weiter Sägmüller 76 f und die dort angegebene Literatur. Namentlich auch Sägmüller, Die konstantinische Schenkung im Investiturstreit, in der Tübinger theologischen Quartalschrift LXXXIV (1902) 89 ff.

dies dem Geschichtschreiber des 12. Jahrhunderts nicht zu verargen. Mit den Gregorianern gesiel er sich in der Borstellung, wie der Universalmonarch die Reichsinsignien der eben erst aus dem Blutbad erstandenen Kirche übergab und vor dem Papsttum nach Byzanz zurückwich 1; aber selbst Kaiserliche nahmen die Legende unbedenklich hin 2. In voller Übereinstimmung mit der geschichtlichen Tradition seiner Zeit führt er nicht nur den Besitz Koms, sondern auch die Vorherrschaft über die okzidentalen Reiche auf die Tat des ersten christlichen Kaisers zurück. Sigentümlich ist, daß er dem Zusammenwirken des Willens Gottes, des Volkes und Konstantins zugleich die Übertragung der Regalien, die in seinem kirchenpolitischen System eine so große Rolle spielen, an die Kirche zuschreibt 4.

Aber es regt sich doch in ihm hinreichend der objektive Historiker, daß er neben dem Lehenstribut der abendländischen Staaten, welcher die Obersherrschaft der Kirche und die Tatsächlichkeit der konstantinischen Abtretung bezeugen soll, auch die Bedenken der Staatspartei gegen die konstantinische Schenkung unverhohlen anführt: Konstantin habe den Päpsten als Hohenspriestern nur einen rein geistlichen Ehrenvorrang zugestanden und sich nur von ihnen segnen lassen; der Kaiser, der doch so religiös gewesen, habe trozedem das Reich den Söhnen hinterlassen; und selbst so fromme und katholische Fürsten wie Theodosius hätten es im unbestrittenen Besit gehabt. Sehr

¹ Chron. IV 3: Caput omnium in tantum Romanam exaltavit ecclesiam, ut beato Silvestro, eiusdem urbis pontifici, insignibus regni traditis, ipse se Byzantium transferret, ibique sedem regni constitueret (196, 40, fl. A. 178). Bgl. Ribbect 46 57. Gunblach III 746 mit Beziehung auf Gerhoh, Comm. in Ps. 44, 10. Auch im Polycraticus bes Johann von Salisbury. Ühnlich bie Ausmalung bes Humbert und bes Placibus (Sägmüller, Tübinger theologische Quartalschrift 1902, 97 f).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Als Gerhoh von Reichersberg 1144, da in Rom die revolutionäre Bewegung gegen das Papsttum schon zum Siege gelangt war, vor Arnold von Brescia gegen einen römischen Abvotaten die Schenkung verteidigte, wagte derselbe ihre Echtheit nicht anzugreisen, sondern nur ihre Rechtskräftigkeit wegen der Häresie des Kaisers (Migne 194, 19). Selbst Hugo von Flavigny bewegt sich durchaus in den Gedanken Ottos, wenn er in der Streitschrift De regia potestate von Konstantin sagt: Ecclesiam extulit et honoravit (Lib. de lite II 486).

Schron. IV 3 (196, fl. A. 178); VII 27: Ecclesia Dei, quae per multos annos secularem Urbis honorem a Constantino sibi traditum potentissime habuit (263, 21, fl. A. 328).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chron. IV prol.: Tam hic (bei ber Schentung ber Regalien) quam ibi voluntati suae electionem populi et insuper hanc traditionem principis concordare voluit (194, 24, fl. A. 173).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. IV 3 (fl. 2. 179). Bgl. Petri Crassi defensio Henr. IV regis: Sed ut ad incepta redeam, quis noscit Constantinum imperatorem regna filiis testamento divisa reliquisse? Gratianus autem, qui Theodosium regni consortem fecerat,

gefehlt erscheint uns jedoch, wegen dieser Zusammenstellung Otto gegenüber der Schenkungsfrage als unentschieden oder gar als imperialistisch auszugeben. Allerdings hält er es nicht für seine Aufgabe, den Lauf der Erzählung durch kritisch-juristische Erörterung der beiderseitigen Gründe zu unterbrechen, aber das Vorhergehende wie das Nachfolgende zeigt zur Genüge, wie er gerade auf der Schenkung Konstantins sein ganzes Geschichtsbild aufbaut. Sie bildet in diesem teleologischen Gebäude einen so wichtigen Ecktein, daß der Zweifel an ihrer Echtheit sein ganzes System hätte ins Wanken bringen müssen, mag er auch gegenüber ihren geschichtsphilosophischen Konsequenzen ihre juristischen, namentlich hinsichtlich des Frankenreichs und der Kaiserkönung, etwas zurückgedrängt haben 4.

Die Berechtigung der konstantinischen Schenkung sucht er nicht weiter zu begründen; es genügt ihm, aus dem Plane der Vorsehung zu erweisen, daß Konstantin iuste der Kirche Gottes die Regalien verliehen und diese licite sie angenommen habe: selbst wenn er an der quaestio kacti zweiseln würde, an der quaestio iuris zweiselt er nicht. Um so mehr interessieren ihn die Motive der Schenkung. Es ist in seinem System von hoher Beseutung und zugleich ein Beweis für seine Reichsfreundlichkeit, daß er die Liebe hervorhebt, die den Imperator, allerdings unter göttlichem Impuls, zur Erhöhung und Bereicherung des Gottesstaates getrieben habe 6. "Aus

poteratne filium, si haberet, regni heredem facere? (Lib. de lite I 445.) Über die Anzweiflung durch die Arnaldiften und die Rechtsgelehrten der Zeit vgl. Wilmans, Borrede (fl. A. xxv). Vgl. Bernheim 31.

<sup>1</sup> Wilmans, Borrebe (99, fl. A. xxv). Gunblach III 268.

<sup>2</sup> huber 165, ber Otto unter bie imperii fautores stellt. Bgl. Bernheim 31 f. Wattenbach Il 275. Lasch 71 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chron. IV 3: Quae omnia diffinire praesentis negocii non est (197, 1, ff. A. 179). Auch Haßhagen 90 A. 3 fann hierin feine "Parteinahme für die fautores regni" erblicken.

<sup>\*</sup> Bgl. Bernheim 32 f. Aus all ben hier zusammengetragenen Stellen kann man höchstens historische Allseitigkeit, aber keine Stellungnahme "zu Gunsten ber Autonomie bes Königtums" beweisen. Ottos Monarchien= und Translationstheorie steht zunächst nicht unter bem Einfluß kirchenpolitischer Gebanken, und im Verschweigen ber rechtlichen Mitwirkung ber Pähste bei den Kaiserkrönungen liegt keine "wohlberechnete Absichtlichkeit". Auch von "Verlegenheit angesichts der konstantinischen Schenkung" (Vernheim 45) läßt sich in der Chronik nichts entdecken. Daß Ottos Frage und Antwort für das Mittelalter keine müßige war, zeigt der 33. Kanon des Konskanzer Konzils gegen Wicliss Sah, Konskantin und Silvester hätten sich "geirrt", als sie die Kirche mit Gütern aussstatteten (Sägmüller, Tübinger theologische Quartalschrift 1902, 91).

<sup>5</sup> Chron. IV prol. (194, fl. A. 173). Bgl. Bernheim 27. Sashagen 90.

<sup>6</sup> Chron. IV prol.: Eique non solum fidem, qua ab errorum tenebris discedendo ad veram lucem cognoscendam veniret, sed et dilectionem, qua civitatem suam

Liebe jum Sacerbotium", das ift der Sobepunkt feiner firchenpolitischen Empfindung, muß beim Chronift der Staat fich felbft entfraften und ent= mannen. gleich Goliath von der Hand der Briefter nicht durch ihr geiftliches, ionbern burch fein eigenes materielles Schwert abgeschlachtet werben, ba bie Rirche querft bom Reiche erhöht werden mußte, bebor fie es gertreten tonnte 1. Diese liebestrante Selbsterschöpfung des zu seinem eigenen Benter gewordenen Staates, die von der hiftorifden Wirklichkeit gar nicht weit ablieat 2 und die Glaubensüberzeugung wiedergibt, welche die mittelalterlichen Fürften und Bolfer zur Anerkennung der papftlichen Bollgemalt bewog3. fteigert noch die gewaltige Tragit, die an und für sich ichon im ottonischen Geschichtsdrama liegt, und dieser tragische Reig, der ihn felbft gleichsam gu Boden wirft4, ftartt nur feine tiefwurzelnde Überzeugung bon ber Gott= gewolltheit und Teleologie der Raisertragodie, welche durch das offen gelaffene Moment ber Sould ber Briefter noch braftischer wirkt. Die Unalogie mit David, der wir in der fonftigen Literatur nirgends begegnen, ift trot der scheinbar referierenden Form durch und durch bis ins kleinfte ottonisch: benn gerade so wie der gottgesalbte Anabe den Riesen "zuerst durch die Rraft Gottes" niederstreden mußte, bebor er ihm das Schwert aus ber Scheibe ziehen tonnte, ift auch die Briefterschaft in ber Borftellung Ottos nur ein Wertzeug bes Geschichtsherrn, ber ebenso ihren Urm beim Ausholen führt, wie er bei ber Selbstentwaffnung bas Berg Ronstantins gelenkt hat 6.

multis honoribus exaltaret, multis facultatibus ac possessionibus locupletaret, dedit (193, 31, fl. A. 171). Bgl. Gerhoh von Reichersberg (De edif. Dei) ähnlich von Ronftantin: Non ut eum quidam accusant, confundens ac permiscens aecclesiastica regalibus, sed honorans aecclesiam de ipsis regalibus (Lib. de lite III 152).

- ¹ Chron. VII prol.: Regni quippe viribus ac beneficentia regum exaltatam et dilatam nemo ambigit ecclesiam, constatque non prius eam in tantum regnum humiliare potuisse, quam ipso ob amorem sacerdotii eviscerato ac viribus exhausto, non eius tantum, id est spiritali, sed suo proprio materiali scilicet gladio percussum destruetur (248, 10, 11. Al. 295). Bgl. Wilmans, Borrede xxiv. Bernheim 30.
- <sup>2</sup> Man benke namentlich an die Förderung der cluniacenfischen Resormbewegung burch heinrich III., der auf dem Zenit des deutschen Imperiums dadurch selbst den Keim zur Schwächung des weltlichen Staatsgedankens legte. Bgl. v. Giden 226 ff.
- 8 Agl. Chrhard, Der Katholizismus und das 20. Jahrhundert 9 34 46. Wiener Baterland 1901, Nr 357.
- <sup>4</sup> Chron. VII prol.: Quod iudicare vel discutere supra nostras vires est (248, 14, fl. A. 295).

  <sup>5</sup> Bgl. oben II A gegen Hashagen 91 f.
- 6 Chron. ib.: Videntur tamen per omnia culpandi sacerdotes, qui regnum suo gladio, quem ipsi ex regum habent gratia, ferire conantur, nisi forte David imitari cogitent, qui Philisteum primo virtute Dei stravit, postmodum proprio gladio iugulavit (248, 14, 11. A. 295). Der Jusak nisi forte ist hier nichts weniger als "ironisch" gefärbt (Bernheim 30). Bgl. Hashagen 93.

Ebenfalls Mangel an historischer Kritik ift schuld daran, daß gerade für die Zeit von Konstantin bis zum Investiturstreit, welche hinsichtlich der Entfaltung der mittelalterlichen Theokratie so schöpferisch wirkte, die kirchenpolitischen Fragen, wenn man von der rasch vorüberziehenden Gestalt des Theodosius absieht, nur iniosern berührt werden, als sie im Gegenstand der historischen Erzählung enthalten sind: es ist eben die Zeit, wo der Zweisstaatengedanke überhaupt in den Hintergrund tritt. Die seinen Übergänge, welche die heutige Rechtsgeschichte aufgedeckt hat, waren dem unbewaffneten Auge des mittelalterlichen Historikers, vor dem nur das Trugbild der konstantinischen Schenkung gautelte, noch nicht sichtbar. Bereits in Julian dem Abtrünnigen, dem philosophischen Kaiser, der unter religiösen Borswänden, mit Berufung auf das Entsagungsgebot der Heiligen Schrift und die eigenen Grundsäte der Christen die Priester vom irdischen Besitz außegeschlossen haben soll, erblickt er unverkennbar den Borläuser der zeitgenössischen "religiösen" Gegenströmung<sup>2</sup>.

Aurz leuchtet in der immer dürftiger werdenden Darstellung die firchenpolitische Konstellation bei der Entthronung des merowingischen Hauses und
der Salbung Pippins durch Papst Zacharias am geschichtlichen Horizont
auf: von diesem Faktum, meint Otto von Freising, leiten die Päpste ihre
Gewalt her, die Dynastien ein= und abzusehens. Mag ihm auch dieser
historische Rechtstitel als zweiselhaft erscheinens, seine auf die Fügung Gottes,
nicht auf menschliche Willkür gegründete Gewißheit von der Berechtigung der
kirchlichen Ansprüche wird dadurch nicht herabgedrückt. Darum, nicht etwa
bloß weil diesmal "die sittliche Überzeugung des Sisterciensers auf der Seite
der Kirche steht", sesselt ihn wieder die kraftvolle Erscheinung von Papst
Nikolaus I., im Augenblicke, wo er über Lothar II. wegen seines Shebruchs den Bann ausspricht, ein Borspiel des späteren Konslittes: immer mehr
siel das Reich und stieg die Kirche, die bereits nicht nur Kronen vergab,
sondern auch über Könige zu Gericht saß.

<sup>1</sup> Bgl. oben I 2.

<sup>2</sup> Chron. IV 10 (fl. A. 187). Bgl. Bernheim 27. Hashagens Ginwand 89 A. 1 ift nicht ftichhaltig.

<sup>\*</sup> Chron. V 23: Ex hoc Romani Pontifices regna mutandi auctoritatem trahunt (224, 12, fl. A. 241). Tatsächlich beriefen sich die Gregorianer darauf (vgl. Liber de unit. eccl. conservanda c. 2. Hergenröther, Kirchengeschichte II 228). In Ottob Worten liegt keine "Bezweiflung" (Bernheim 33).

<sup>\*</sup> Bgl. Suber 147. Lakonische Kurze und eine zurückaltende Form (hashagen 82) wählt der objektive Berichterkatter wohl nur deshalb, weil er den Ursprung der weltlichen Macht des Bapftes ichon früher sucht.

<sup>5</sup> Chron. VI 3 (fl. A. 2531). Bgl. Bernheim 28 f. Sashagen 83.

Schonungslos ift Otto als Geschichtschreiber auch gegen die Vertreter der Kirche, gegen schlechte Päpste, Priester und Mönche<sup>1</sup>, die schon den Publizisten arge Verlegenheit bereitet hatten<sup>2</sup>; aber selbst unwürdige Träger des Papstums können das unwiderstehliche Vorwärtsschreiten der durch das Herrenwort verbürgten Idee nicht hemmen, jener Idee, welche sogar unter einem Johann XII. die römische Kirche vor der moralischen Versinkung behütet <sup>3</sup>.

Daher stellt der Chronist auch die Erlaubtheit der so heilsamen Absesung Johanns XII. durch Kaiser Otto I., den Wiedererwecker der imperialistischen Politik, der sonst seine ungeteilte Sympathie besigt, ernstlich in Frage; zwar hindert ihn die Eile der Erzählung, auf die Diskussion dieser Frage einzugehen, aber sicher hätte er sie in papstlichem Sinne gelöst. Selbst sein frommer Urgroßvater Heinrich III., welcher doch der reformatorischen Strömung so großen Vorschub leistete, entgeht dem Tadel nicht ganz, da er als Kaiser die Ab= und Einsezung der Päpste vollzieht, welche damals immerhin geboten und segensreich war. So sehr widerstrebte die Einmischung

<sup>1</sup> Gregor VI. behandelt er als Simonisten (Chron. VI 32), die unsittlichen Priester streicht er aus der ewigen civitas Dei (Chron. VII prol.), die Limburger Mönche nennt er pingues monachi (Gesta I 14). Bgl. Huber 164 f und Hashagen 85 f. Mangels "theoretischer Folgerungen" geben solche Stellen keinen Aufschluß über Ottos "kirchen-politische Stellung" (Hashagen 77).

<sup>2</sup> Bal. Mirbt 568 f. Sashagen 77.

<sup>3</sup> Chron. VI 23: Cui rei (baß Johannes ein ärgerliches Leben geführt) fidem accommodare durum videtur, quia Romana ecclesia hoc speciale privilegium sacerdotibus suis ascribere solet, quod meritis Petri supra firmam petram fundati nulla eos inferorum porta vel tempestatum turbo ad exicialem ruinam involvat (239, 40, fl. A. 276). Hier geht ber Gregorianer mit seinem transzendenten Prinzip so weit, daß er danach seine Quellen korrigiert und die Unsittlichkeit der Pähste für eine schwer glaub-liche Sache erklärt. Bei der pudenda confusio ecclesiae Dei um 1140 müssen ihm schon die Römer selbst die Jügellosigkeit der Pähste versichern (Chron. VI 32). Bgl. Huber 124. Haßhagen 76 f. Bernheim 28.

<sup>4</sup> Chron. VI 23: Quae omnia utrum licita aut socus acta fuerint, praesentis non est operis (239, 36, fl. A. 276). Bgl. Bernheim 29. Hashagen 83. Nicht Mangel an papstlicher Gesinnungstreue hat hier Otto bazu veranlaßt, im Gegensatz zum analogen Fall Heinrichs IV., sich des formellen Urteils zu enthalten.

s Es geht beutlich genug daraus hervor, daß er die Präponderanz des Fürsten und seiner Bischöfe bei der Papstwahl, wozu er Heinrichs Bersahren abschwächt, als untanonisch und die Befreiung von diesem Zustande als Restauration ansieht (Chron. VI 32, st. A. 288). Hier bekommt auch Hilbebrand das erste Lob. Ugl. Giesebrecht IV 394. v. Siefen 411. Gundlach III 2681. Hashagen 84 A. 1. Darum aber betrachtet Otto diese Päpste noch nicht als "unkanonisch" und "nicht in den Papststatalog gehörig" (Bernheim 29). Anders Chron. VI 34 bei Cadalous, dem Gegenpapst Alexanders II. (vgl. Hashagen 84).

und Superiorität der Staatsgewalt in geistlichen Sachen den innersten Gesfühlen des Kirchenfürsten, welcher umgekehrt in der Oberhoheit des Apostolischen Stuhls auf weltlichem Boden das Normale und Gottgefällige sieht.

Doch erft das weltbewegende "Schisma", beffen Rachwehen noch feine eigene Zeit erfüllten und beffen Bedeutung er mohl zu ichaken mußte 2, medt im hiftoriographen mit dem geschichtsphilosophischen wieder das firchenvolitische Empfinden in seinem gangen Ungeftum. Unleugbar aufrichtig ift ber tiefe Schmerg, ben er über die Spaltung zwischen Raifer und Bapft, Reanum und Sacerdotium an den Tag legte 8, und eine folche Gemütsverfaffung mußte ihn an und für sich ichon zu einer gerechten Beurteilung des Streites geneigt machen. So groß und bitter kommt ihm das Unbeil bor, welches derfelbe im Gefolge hatte, daß er ihm allein bereits genügt, das menichliche Clend als hiftorisches Gefet zu erweisen; mit "Etel" erwähnt er die vielen grausamen Kriege und Blünderungen Roms, die Gegenpapfte und Gegenkönige, die großen seelischen und körperlichen Gefahren, die Vertreibung des firchlichen Oberhauptes und die heftige Trauer der Rirche um deffen Berluft. wie den tödlichen Schlag gegen das Reich in seinem Saupte 4. Und trokbem weicht er um tein haar bon seiner theoretischen Überzeugung, begrüßt er das Geschehene als providentielle Tat.

Bereits in seinen Urteilen über die beiden gewaltigen Repräsentanten der kämpfenden Gewalten offenbart sich die Stellung Ottos zu diesem Kampfe, so sehr er auch, rein historisch betrachtet, von vornherein beiden Seiten Gerechtigkeit widerfahren läßt<sup>5</sup>. Gregor VII., dem Borkämpfer der kirchlichen Partei gegenüber, zeigt er eine so entschiedene Verehrung und Shmpathie, wie sie ein Imperialist wenigstens schwerlich haben könnte<sup>6</sup>. Der große Streiter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieser Auffassung von der päpstlichen Vollgewalt widerspricht es nicht, wenn Chron. VI 4 der vom Papst des Sides Entbundene ad removendum scandalum, also aus rein sittlichen Gründen, die mit der Rechtsfrage nichts zu tun haben, denselben dennoch hält (Hashagen 83 A. 6). Auch die heutige katholische Moral müßte eine solche Handlungsweise billigen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In der Chronik beginnt er damit ein neues Buch, ben Gesta Friderici schickt er eine Übersicht seit Beginn des Schismas voraus (vgl. Wattenbach II 277).

<sup>8</sup> Rahewin, Gesta Friderici IV 11: Singularem habebat dolorem de controversia inter regnum et sacerdotium. Der Ausbruck scisma inter regnum et sacerdotium Chron. VII 2 (249, 15, fl. A. 297). Theoretische "Berlegenheit" (Bernheim 45) bereitete bem Chronisten bieser Schmerz nicht.

<sup>4</sup> Chron. VI 36 (247, ff. M. 293).

<sup>5</sup> Bgl. Suber 144. Sorgenfren 18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bgl. Huber 146. Lang 41. Gunblach III 285 (als treuer Sohn der Kirche). Wiedemann 136. v. Eiden 670. Die Hist. litt. de la France läßt ihn das lette Kapitel des sechsten Buches schließen par un éloge de ce pontife déjà trop loué dans les chapitres précédents (III 275).

feligen Andenkens 1 ift ibm "ber ehrwürdige verfolgte Briefter"2, "welcher ftets in der firchlichen Strenge der beharrlichfte mar"3, welcher "voll Gifer gegen Gott" Bapft Leo verfprach, die Bahrung der "faiferlichen Majeftat" mit der Erneuerung der "firchlichen Freiheit" ju verbinden4, welcher ichon vor feinem Brieftertum lange für die Unabhängigkeit der Rirche gestritten und auch als Priefter Diesem Streben treu blieb, indem er sich mit der Unterdrudung der Simonie und Unenthaltsamkeit der Beiftlichen abmuhte, welcher "zur forma gregis geworden, mit dem Beispiel zeigte, mas er mit dem Worte lehrte 5, und fich nicht fürchtete, sich in allem als starker Athlet wie eine Mauer vors Saus des herrn hinzustellen"6, welcher sich endlich unter allen Prieftern und Bapften durch feinen Gifer und fein Angeben auszeichnete und beim Herannahen seiner Abberufung sagen konnte: Dilexi iustitiam et odivi iniquitatem, propterea morior in exilio7. Ein rein "persön= liches Berhältnis", ein "allgemeiner Eindruck" eines noch so "großen Papstes" 8 hatte dem Geschichtschreiber solch begeistertes und gehaltvolles Lob zu jener Beit wohl taum entloden tonnen.

Damit ist eigentlich das Vorgehen seines Verfolgers schon gerichtet. Für die Beurteilung von Heinrichs IV. Persönlichkeit muß man in Betracht ziehen, daß Otto von Freising dessen Enkel war und somit schon aus Pietät dessen, daß Otto von Freising dessen Gukel war und somit schon aus Pietät dessen Fehler nicht leicht aufdecken durfte. Daher sagt bereits seine Vorsicht und Zurückhaltung im Urteil vieles, wenn sie auch oft fast wie Nachsicht klingt und wenn ihm auch persönlich das tragische Geschick des Herrschers aufrichtiges Mitleid abgewinnt. In seiner imperialistischen Politik erfährt der Großvater ein um so unerbittlicheres Verdikt. Von ihm, der in "jugendlicher überhebung gesagt haben soll", er könne seine Kräfte nicht messen, mögen die Fürsten Mäßigung lernen 10. Selbst sein grams beladenes Alter kann in dieser Hinsicht Otto nicht versöhnen. Es bleibt bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. VII 1 (fl. 21, 296).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gesta I 2 (fl. A. 13).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chron, VI 32 (ff. 21. 288).

<sup>4</sup> Chron. VI 33 (ff. 26. 288).

<sup>5</sup> Aus ber tirchlichen Oration für Bekenner und Bijchof.

<sup>6</sup> Chron. VI 34 (246, 24, fl. A. 291).

<sup>7</sup> Chron. VI 36 (247, fl. 21. 293).

Baßhagen 85. Nach hagen 91 "bringt es Otto zu ftande, zwei ganz verschiedene Dinge zu vereinigen: eine rüchaltlose Anerkennung Gregors und eine wenn auch bisweilen zaghaft vorgetragene Berurteilung wenigstens der Auswüchse seines Systems", jener Auswüchse allerdings, welche in aszetischer Überspannung sich gegen ihren eigenen Ausgangspunkt wandten.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Er bezeichnet ihn als tanquam a suis destitutum und meint, daß die miseriarum eius tragoedia steinerne Herzen erweichen könnte (Chron. VII 12, kl. A. 307). Bgl. Huber 145 168. Sorgenfren 18.

<sup>10</sup> Gesta I 4 (354, 1, fl. 21. 15).

ihm fraglich, ob der schmachvolle Verrat bei Ingelheim unerlaubt war, und ob es der Kaiser überhaupt auch nur verdient hatte, seine Ausschreitungen durch die Prüfungen am Ende seines Lebens schon auf dieser Welt büßen zu dürsen. Man fühlt es, sein Herz blutet ihm, in innerem Schmerze zerrissen, da seine Prinzipienstärke ihm so harte Worte gegen sein eigenes Fleisch auspreßt; aber seine Überzeugung stand ihm höher als die leibslichen Bande.

Ruhig, abgeklärt, trocken fast sind seine Außerungen über den Kampf selbst. Gregors Tat gilt ihm als Befreiung der Kirche von "langer Magdschaft". Bon einem Zwiespalt' zeigt sich keine Spur. Wohl misbilligt der Chronist die Rebellion der Sachsen gegen ihren rechtmäßigen Regenten und ift nicht mit allen einzelnen Mitteln der gregorianischen Politik durchaus einverstanden. Aber in den Kernfragen ist er gregorianisch aus ganzer Seele: die Haltung der kaiserlichen Bischse und weibersüchtigen Geistlichen, die "Anmaßung" der Brizener Versammlung, die Verdrängung Gregors durch den schismatischen "Eindringling", die Kaiserkrönung durch Wibert von Kavenna, all das verdammt er unbarmherzig. Die Hauptsache aber ist, daß seine teleologische Auffassung vom ganzen Streite dem Gregorianis= mus die göttliche Sanktion sichert.

Am klarften spricht sich diese finale Eingliederung und Harmonie in der damals noch so aktuellen Diskussion über Bann und Entthronung Heinrichs aus, besonders wenn man bedenkt, wie entschieden Otto im Gegensat dazu des Papstes Ubsetzung verdammt's. Als Historiker muß Otto die Neuheit dieses vordem nie erhörten Schrittes bekennen, durch welchen

<sup>1</sup> Chron. VII 11 (253, kl. A. 307). Bgl. dazu die Sühne, welche die Nachtommenschaft Heinrichs V. für die Sünden "der Bäter" leisten mußte (VII, 17, kl. A. 314). [Ottos Worte in der Chronit VII 11 12 beute ich in einem für Heinrich IV. günstigeren Sinne. H. G.]

<sup>3</sup> Bal. Suber 145.

<sup>8</sup> Chron. VI 34 (246, 5, fl. A. 290). Bgl. Bernheim 29.

<sup>4</sup> Bal. Wilmans X 135.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rgl. Gesta I 4: Saxonum gens inquietissima more suo principi rebellans (353, 42, fl. A. 14).

Gesta I 2: Principes regni adversus imperatorem suum concitavit (353, 22, N. A. 13); ebenso I 7 (357, 6). v. Eiden 670 geht in seiner Berallgemeinerung viel zu weit.

<sup>7</sup> Gesta I 1: Scriptum conviciis et detractionibus plenum dirigere presumpserunt (353, 14, fl. A. 13). Chron. VI 36: In locum eius subtruditur (247, 17, fl A. 293); VII 11: Imperii 5. anno, ad quod tamen, potenter magis quam iuste a Gwiberto capta urbe sublimatus fuerat (253, 31). Dazu Gesta I 1 (353, fl. A. 13) und II 2, wo die "fchrosse Ausdrucksweise" (Bernheim 39 A. 1) vel potius demens bereits Ottos Zusak zum Ramen Klemens ist (Waik, Sikungsber. der Atademie der Wissenschaften zu Berlin XIX 338).

<sup>8</sup> Bal. das Wortspiel Gesta I 1 über ben Gegenpapst Klemens vel potius demens.

Gregor VII. mit einem Schlage zur wirklichen Theokratie vordrang 1: er hat Die Geschichte der Rönige und Raiser gelesen und wieder gelesen, nirgends aber eine folch ungeheure Tat eines Bapftes gefunden, außer etwa, daß Philipp auf furze Zeit bom romifchen Bifchof zur Buge verurteilt, und bem Raifer Theodofius wegen des Blutbads in Theffalonich von Ambrofius der Eintritt in die Kirche verwehrt murde2. Diefer gewaltsame Bruch mit der gesamten firchlichen Tradition mar bereits im Investiturstreit, sobald einmal der Rampf den Boden des Fattischen verließ und immer grundsäklicher mard. ein Brufftein der Geifter gewesen und von den Imperialisten in reichem Make gegen die Berechtigung des Bannes ausgespielt worden 3. Seinrich IV.4. Wido von Osnabrud's und viele andere hatten daran erinnert, daß Bann und Absetzung des Raifers ohne Prazedenzfall und darum selbst bei einer Schuld heinrichs verfehlt maren. Demgegenüber hatten die Berteidiger bes Bapftes nach Barallelen aus ber Rirchengeschichte gehascht, obicon viele bas Neue in Gregors Vorgeben zugaben . Rlaffische Ippen maren namentlich Philipp und Theodofius 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Giefebrecht IV 394. Lübede 5. Gundlach III 269. Wiedemann 136. Sift.-pol. Blätter CXXVII 492 494.

² Chron. VI 35: Lego et relego Romanorum regum sive imperatorum gesta, et nusquam invenio quenquam eorum ante hunc a Romano Pontifice excommunicatum vel regno privatum, nisi forte quis pro anathemate habendum ducat, quod Philippus ad breve tempus a Romano episcopo inter renitentes collocatus et Theodosius a beato Ambrosio propter cruentam caedem a liminibus ecclesiae sequestratus sit (246, 39, fl. A. 292). Daher nach Gesta I 1 ber heftige Jorn des Reiches, das noch nie ein derartiges Urteil gegen den römischen Fürsten vernommen hat (353, fl. A. 12). Das Beispiel des Philippus auch in der historischen Erzählung Chron. III 33, des Theodosius IV 18. Letteren sucht der Chronist durch Erwähnung seiner demütigen Hinnahme und der menschlichen Schwäche zu entschuldigen, entsprechend seiner "Bebeutung für die Entwicklung des Gottesstaates" (Hashagen 46 A. 1). P. van Ortrophat nachgewiesen, daß der Bericht des Theodoret über die Borgänge in Mailand teils erfunden, teils übertrieden und theatralisch ausgeschmückt ist (Les vies grecques des. Ambroise et leurs sources, Ambrosiana, Scritti varii sc. IV, Mil. 1897, 21 ff). Bgl. Iohann. a Salisbury, Policr. IV 3 6, dann Augustinus, De civ. Dei V 26.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ngl. Mirbt 131 ff 136 142 150 f. Haßhagen 75. Hergenröther, Kirchengeschichte II 226 ff.

<sup>\*</sup> Bgl. seinen Brief an Gregor VII. (Bruno, Liber de bello Saxonico c. 66, SS. V).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De controversia inter Hildebrandum et Henricum (Lib. de lite I 468): Nullo maiorum praecedente exemplo; er leugnete auch die Analogie mit Theodofius. Bgl. Bildhaut, Handbuch der Quellenkunde (1898) 247.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Agí. Hugo Flaviniac., Chron. II (SS. VIII 437). Bruno, Liber de bello Saxonico 65 (SS. V 351). Bonizo, Liber ad amicum VII (Lib. de lite I 607 f). Vita Gebehardi Salisb. 3 (XI 19).

<sup>7</sup> Theodofius schon bei Gregor VII. (Reg. IV 2: Jaffé, Reg. Pont. II 242, und Reg. VIII 21: Jaffé II 458); bann Bernold, Apologeticae rationes c. 9 (Lib. de lite

Aber Otto von Freising bedarf ihrer nicht: gerade das Ungeheuerliche. noch nie Dagewesene ift ihm ein Fingerzeig für bas Gingreifen der Borfehung und die eintretende Bollendung der großen Weltkataftrophe im Beichichtsdrama; er braucht eben die absolute Neuheit des Greigniffes zu einem gang andern Zwed als die Publigiften, um durch fie feine Anficht vom Gintritt des Sobepunktes der Kirche und des Tiefpunktes des Reiches und damit jugleich vom Weltende ju ftugen; der Friede, der "ihm als Wahrzeichen der Gottesherrichaft gilt"1, foll nur im Innern des Gottes= ftaates berrichen und hindert beffen Rampf mit dem friegserfüllten Weltstaate nicht; gerade die Emphase bei Schilderung der vielen Ubel des Schismas ftartt noch seine eschatologische Unschauung. Nun hat das Schwert bes Briefters den Philifter aufs Saupt geschlagen2; nun bat fich das Berhangnis vollzogen, das den ungludlichen Beinrich IV. ichon als Rind an der Schwelle feiner Regierung empfing 8. Mit Bann und Absehung bes Staatsoberhauptes ift Daniels Prophetenwort bom reichezerschmetternden Steine in Erfullung gegangen und die Kirche jum Berg geworden, der die Belt um= faßt4. Bohl "wundert fich" Otto "zusammen mit der antipapftlichen Bartei" über das unerhörte Novum, ohne dag er die von der "antikaiserlichen Bartei" ins Feld geführten Bragedengfälle verhehlt; aber ebensowenig fieht im ottonischen Syftem bas eine "wie ein antipäpftliches Urteil" aus, als bas andere

II 97). Bernard., Liber canonum c. 25 (I 497). Bonizo, Liber ad amicum II VII (I 576 609), De unitate ecclesiae (II 194); Hugo von Flavigny, Placidus von Nonantula usw.; im 12. Jahrhundert Iohann. a Salisbury im Policrat. IV 6 und Honor. Augustod. in der Summa gloria c. 23 (Lib. de lite III 73). Philipp bei Anon., De unitate ecclesiae II 15 (II 228 ff). Bernard., Liber canonum c. 25 (I 496). Honor. Augustod. Summa gloria c. 27 (III 76) u. a. m. Weiter treten noch auf Arfadius (bereits dei Greg.), Lothar II. (bei Manegold, Liber ad Gedhardum c. 29: Lib., de lite I 362 f) u. a. m. In der ottonischen Lifte sehlt Lothar, dessen dann der Chronist tannte (vgl. Chron. VI 3), wohl deshald, weil er nicht römischer Kaiser war. Wie die Schrift "Über die Erhaltung der firchlichen Einheit" gibt auch der faiserlich gesinnte Bischof Wido von Ferrara (De seism. Hildebr.) die vereinzelten Fälle zu, bestreitet aber ihre Normgebung (Mirbt 167).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bernheim 31. Nach Bernheim 45 ift bie Stellung Ottoß zur Absetzung falsch bargelegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Übrigens war es, genau betrachtet, nicht einmal Gregor VII., ber ben König mit bessen schwert, bas er von der Könige Gnade erhalten, getroffen hat (Hashagen 92); benn der Bann war des Papstes geistliches Schwert. Mag daher dem Bilbe des Knaden David auch Gregor vorgeschwebt haben, die Priester, welche "ein schwerer Vorwurf" (?) tressen würde, wären dann eher die von den Königen in ihre Macht eingesetzten bischöflichen Inhaber der Regalien.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. VI 34: Itaque cum, ut saepe dixi, diadema regni sacerdotali gladio feriendum foret, in se ipsum dividitur (246, 9, fl. A. 290).

<sup>4</sup> Bgl. Chron. VI 36: VII prol. Bgl. Giefebrecht IV 395. Sashagen 84.

eine "Unficherheit" in der Bringipienfrage bekundet1. Daber der "erreate. beinahe apokalpptische" Ton2 für diese Zeit, wo der Rampf zwischen den zwei großen Staaten am beftigsten loderte. Darum betet der Beschichts= philosoph in der Extommunikation des Grofbaters, sein personliches "Bergebluten" unterbrudend3, das unmiderftehliche Balten Gottes an und sucht gegenüber einem Bido von Ferrara biefem welthiftorischen Faktum felbft in feiner Zweiftaatentheorie gerecht zu werden, indem er durch die Ermägung, daß mohl sittlich Bose, nicht aber Gebannte im Schofe bes Gottesftaates weilen konnen, fich veranlagt fühlt, Rirche und Staat auseinanderzuhalten 5. Gerade jene theofratische Ronfequeng, durch welche die Gegner des Bannes benselben ad absurdum führen wollten, die Superiorität des Papftes, der mit Hilfe biefer Baffe über Reiche verfügend Könige ein= und abset, brachte ben Geschichtslogiker bagu, daß er mit feinem Zeitgenoffen Gerhoh in der Anerkennung der Berechtigung des Babftes jum Anathem gufammen= trafe. Damit ift von felbft die papftliche Befugnis gegeben, auch gur Wahl eines neuen Königs zu raten und zu ermächtigen 7.

Kein Wunder, daß die Ereignisse von 1111 dem vorwärts Drängens den, als Rückschritt gegenüber dem Weltplane, im innersten Grunde des Herzens verhaßt sind. Daß Heinrich V. den in "jeder hinsicht unschuldigen" Papst auf den Kat einiger Verbrecher gefangen nahm und vergewaltigte, gilt ihm als ein sehr großer Frevels, dessen Urheber Gottes Zorn fühlen mußten: und schuld an diesem Frevel war, daß der Papst für den Verzicht auf die Investitur die bischössichen Regalien abtreten solltes. Nicht minder "sakrilegisch" ging der König vor, als er durch Gewalt und Drohungen das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hashagen 76, der es darum für unentscheibbar halt, auf welcher Seite hierin Otto wirklich gestanden hat. Noch versehlter ist es freilich, mit Bernheim 31 "unversennbare Jronie gegen die angeblichen Beispiele" oder gar mit Mirbt 198 "Erregung" gegen dieselben aus der Chronik herauszulesen.

<sup>3</sup> hashagen 85. 8 huber 167. Bgl. Wiedemann 135.

<sup>4</sup> Er wandte gegen das Anathem Gregors ein, der Begriff der Kirche als corpus permixtum bringe es mit sich, daß Gute und Böse in ihrer Mitte seien (De scism. Hildebr.II: Lib. de lite I 562). Dieses Bebenken hatte wohl Otto von Freising vor Augen.

<sup>5</sup> Chron. VII prol. (248, fl. A. 295). Bgl. III, c. 1 und hashagen 93.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Agl. Mirbt 164. Ribbect 37 f 42 50 f; bei Gerhoh, De investigatione Antichristi II 19. Direkt verkehrt ist also die Aufsassung von Wiedemann 136.

<sup>7</sup> Chron. VI 35 (246, ff. A. 291 f). Bgl. Bernheim 33.

<sup>8</sup> Chron. VII 14: Occasio autem huius sceleris; tanti piaculi scelus; huius maximi sceleris. Eb. Ronrab, ber bie Tat mißbilligte, war zelo aequitatis vicem Dei dolens (254, fl. A. 309 f).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Nach Chron. VII 14 (254, fl. A. 310). Bgl. Bernheim 29. Es ift unerwiesen, daß Otto "zumeist wieber aus fittlichen Gründen" für Paschalis II Partei ergreifen soll (Hashagen 85).

Investiturprivileg von Paschalis II. auspreste. Auch in den Gesta akzeptiert der Geschichtschreiber durch den Hinweis auf das in der Chronik Gesagte dieselbe prinzipielle Stellung zu dem Fall?.

Boll und gang bringt erft ber Abschluß bes Inveftiturftreits im Wormser Ronkordat den göttlichen Blan zur Reife. Erft als der Raifer "auf die Inveftitur der Bifchofe verzichtete", mar das aufgeriebene Reich auf feinem eigentlichen Tiefftand angelangt's, die Kirche aber, im vollen Besit ihrer Freiheit, zum großen Berge berangewachsen4. Staatsrechtlich ist Ottos Bericht über das Wormser Konkordat ohne Zweifel ungenau, sogar ein auffallendes Beispiel für den niedrigen Stand ber reichsrechtlichen Renntniffe iener Zeit5; sonft konnte er die Bestimmung, daß die Bischöfe nicht bor Empfang der Inveftitur die Weihe erhalten durften, nicht auch auf Italien ausdehnen. Übrigens ift der Geschichtschreiber gerade hier im Urteil äußerft jurudhaltend, indem er bas meifte als Deutung ber romischen Rurie? oder des faiferlichen hofes blog referiert. Aber dag der Tag ju Worms für Die Weltherrichaft der mittelalterlichen Rirche Bahn gebrochen, daß er ein Schlufftein in der firchenvolitischen Entwicklung mar, bat der Siftoriter des 12. Jahrhunderts wohl erkannt, fo fehr er auch die reichsgünftigen Ronjequenzen des Wormfer Rompromiffes, juriftifc wenigstens, gelten ließ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. VII 14: Sacrilego ausu tento summo pontifice, conventione facta, rex a civibus revocatur, ac extorto ab eo per vim (255, 22, ff. A. 311).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gesta I 11: Quot ergo et quanta tam Romae quam in Italia fortia gesserit, quia in priori dicta sunt historia, supersedemus (358, 31), entsprechend der speziellen Auffassung der Gesta, daß die Geschichte die starken Taten der Herrscher berichten soll. Bgl. Bernheim 39.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. VII 16: Romano imperio multis modis in se attrito (256, 12, ff. 21. 312).

<sup>4</sup> Chron. VII 16: Ex hinc ecclesia libertati ad plenum restituta paceque ad integrum reformata in magnum montem crevisse sub Calixto Papa secundo invenitur (256, 19, ff. A. 313). Bgl. Nigid II 211; Giejebrecht IV 395.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Wattenbach II 275. Bernheim, Zur Geschichte bes Wormser Konkorbats (1878) 30 ff. 
<sup>6</sup> Chron. VII 16 (256, ff. A. 313); Gesta II 6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chron. VII 16: Hoc pro bono pacis sibi (Henrico) soli et non successoribus datum dicunt Romani (256, 18, fl. A. 313). Bgl. Gunblach III 269.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Gesta II 6: Tradit enim curia et ab ecclesia eo tempore, quo sub Heinrico quinto de investitura episcoporum decisa fuit inter regnum et sacerdotium controversia, sibi concessum autumpnat, quod obeuntibus episcopis, si forte in eligendo partes fiunt, principis arbitrii esse, episcopum quem voluerit ex primatum suorum consilio ponere bei Gelegenheit der Berleihung der Regalien für Magdeburg an Bischof Bichmann (392, 40).

<sup>9</sup> Bgl. Bernheim 38 44 f. Über Ottos Stellung zum Wormser Konkordat vgl. weiter Bernheim, Zur Geschichte des Wormser Konkordats 30 ff 55 ff; Forschungen XX 375 f; Investitur und Bischofswahl im 11. und 12. Jahrhundert, in der Ztschr. für Kirchengeschichte VII 324 328.

Je näher der Geschichtschreiber seiner Gegenwart kommt, desto karger wird er, besonders in den Gosta, an kirchenpolitischen Äußerungen, desto mehr verlangte Takt und Klugheit, daß er hinter anderer Aussagen seine eigene Meinung verhüllte<sup>1</sup>. Nach dem Wormser Konkordat war die Kinde gebrochen; gegenüber dem Interesse für die große lis verschwindet, prinzipiell wenigstens, das für den Streit Lothars mit der Kurie<sup>2</sup>: denn nicht aus einer kampfumkobten Gegenwart, deren Blid beengt war, sondern aus dem geschichtsphilosophischen Arsenal des ewigen Weltplans holt Otto seine Wassen her. Das hat schon seine zurückhaltende, unterwürfige Stellungnahme zur Magdeburger Affäre gezeigt<sup>3</sup>, während er z. B. rein politische Ansichten unzumwunden ausspricht<sup>4</sup>. Mehr als diese Rüchternheit kann man ihm nicht nachweisen: nach den Zugeständnissen des Konkordats war es ganz in der Ordnung, daß Konrad III. den Erzbischof von Köln "mit den Kegalien sowohl des Bistums als des Herzogtums" belehnte<sup>5</sup>.

Tiefer Friede war in die Kirchenpolitik eingezogen, als Otto seine Chronik verfaßte; keine Waffen rührten sich mehr, "die Rechte des Höchsten" schien sich geheimnisvoll auf die Gemüter gelegt zu haben . Papft und Kaiser waren befreundet, Kreuzzugsträume umfingen die hypnotisierte Menschheit . Das Reich schien ohnmächtig und durch inneres Siechtum gebrochen, nur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Wattenbach II 278. "Abulatorisch" (277) braucht man biefe rein negative Rücksicht auf ben Kaiser, die bem Bischof schon seine Stellung gebot, nicht zu nennen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Chron. VII 18 über Lothard Einwände gegen das Berbot der Laieninvestitur: Exposito tamen prius modeste, in quantum regnum amore ecclesiarum attenuatum, investituram ecclesiarum quanto sui dispendio remiserit (257, 18, kl. A. 315); ähnlich über den Zwist betreffs Apuliens VII 20. Otto konnte ganz gut Gregorianer sein, ohne diese Borstellungen des Kaisers ausdrücklich "als ein verwegenes Untersangen" zu bezeichnen (Hashagen 85) oder deshalb Steine gegen Lothar zu wersen; es wäre sonst ein argumentum ex silentio.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> In Gesta II 6 (vgl. die Einleitung über seine praktische Kirchenpolitik oben S. 109). Grotesend mutet ihm sogar eine Fälschung für den magdeburgischen Wahlstreit zu, was bei einem Charakter wie Otto doch wohl ausgeschlossen ift und schon durch die Aufnahme des päpstelichen Schreibens über Wichmanns Einsetung widerlegt wird (vgl. Wattenbach II 278).

<sup>\*</sup> So verurteilt er aufs icharffte bie Gebrechen ber aristofratischen Städterepubliken Staliens und halt bas historische Recht bes Kaisers aufrecht (huber 152 f).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gesta I 68 (388, 34). Gundlach will daraus beweisen, daß er in den Gesta "noch entschiedener als in der Chronit" auf der Seite des Staates gegen die Kirche stand (III 288 f). Es ist jedoch zu bedenken, daß der Kölner Erzbischof zugleich das rein weltliche Herzogtum Westschen besaß (vgl. Jansen, Die Herzogsgewalt der Erzbischöse von Köln in Westsalen, in Histor. Abhandlungen, herausgegeben von Heigel u. Grauert, München 1895).

<sup>6</sup> Gesta I 29 42. Bgl. Lang 39.

<sup>7</sup> Bgl. Nitich (Sybel III) 337. Wiedemann 131.

<sup>8</sup> Bgl. Nitich (Sybel III) 338. v. Eicken 336.

<sup>9</sup> Bgl. Nitich (Sybel III) 338. Gaiffer 26.

eine Macht leuchtete noch bei allem faktischen Daniederliegen unter der antikrömischen Revolution im Anschauungskreis der Zeitgenossen als Fackel in tiefer Nacht blendender denn je, das römische Papsttum, dessen Träger wohl rasch nacheinander wechselten und zuerst mit einem gefährlichen Schisma, dann mit einer siegreichen Revolution zu kämpfen hatten, dessen Id ee aber in stetigem Fortschreiten begriffen war 1. Rom war der Mittelpunkt auch des staatlichen Lebens geworden 2. Aber nicht Erbitterung oder "Berzagtheit" über das sinkende Königtum erfaßt den philosophischen Geschichtschers, sondern sein mystischer Blid erhebt sich zu Höhen, von denen aus dies alles als Fortschritt erscheint.

Darum eben verurteilt er so schonungslos die Erhebung der Römer gegen die päpstliche Stadtherrschaft<sup>4</sup>, darum flößt ihm die Lehre und die Erscheinung des Arnold von Brescia, der die Herstellung der alten Kaisermacht und die Rückehr der Kirche zur ursprünglichen Armut forderte, einen so tiesen Absche eines. Das Bild, welches die Gesta von diesem Demagogen entwersen, der zur Absassiungszeit der Chronik auf dem Gipfel seines Glückes stand, ist das denkbar ungünstigste: ein von Ehrgeiz, nicht von Religion getriebener Neuerer, verleumdet er die Mönche und schmeichelt den Laien<sup>6</sup>. Denn was Otto dem Schüler Abälards nicht verzeihen kann, ist, daß er auf der Höhe einer theokratisch denkenden Zeit den Bischsen die weltlichen Regalien, den Priestern und Mönchen das Eigentum abzuerkennen und ausschließlich dem Staate zuzusprechen sich erdreistet<sup>7</sup>. Für eine Ersorschung seiner kirchenpolitischen Ansichten lassen sich daher solche Stellen sehr wohl verwerten<sup>8</sup>.

Je weiter die Zeit voranrudt, besto mehr nähert sich für Otto auch der Schlußpunkt der historischen Entwidlung, die Bollendung des göttlichen Weltplanes, wie wir in der Geschichtsphilosophie an seiner eschatologischen

<sup>1</sup> Bal. v. Giden 262 396 646. Gennrich 149.

<sup>2</sup> Wiebemann 131. Bgl. Sägmüller 69 ff.

<sup>3</sup> Gunblach III 259 f.

<sup>4</sup> Chron. VII 27. Bgl. Bernheim 27 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Niţich (Spbel III) 337. Gunblach III 289. Bernheim 40. Arnold kann darum noch nicht wie bei Bernheim als "Hauptvertreter" ber politischen Konsequenzen ber "mönchischen Anschauung" gelten, um so weniger, als ihm seine "religiös ethische Grund-lage" nur als Kampfmittel und Borwand biente.

<sup>6</sup> Gesta II 20. Vgl. Lang 51.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Gesta II 28: Dicebat enim nec clericos proprietatem, nec episcopos regalia, nec monachos possessiones habentes, aliqua ratione salvari posse: cuncta haec principis esse, ab eiusque beneficentia in usum tantum laicorum cedere oportere (403, 47). Bgl. Haudth, Arnold von Brescia, 1891. Giesebrecht, Arnold von Brescia, 1873.

<sup>8</sup> Gegen Sagan 86, ber Ottos gange Antipathie gegen Arnold von beffen Berbindung mit dem römifchen Bolfe und feinem Chrgeiz ableitet. Bgl. Bernheim 27 f.

und "veffimiftischen" Auffaffung von der Mitzeit gesehen haben 1. 3a felbstals der Aufschwung und die Wiederbelebung des Reiches unter Friedrich I. ihn eines Befferen belehrte, hielt er doch feine grundfätliche Unichauung felbst bem Raifer gegenüber, ben er gur gleichen firchlichen Gefinnung bewegen wollte, in ihrem gangen Umfange aufrecht'. Barbaroffa hat fich die Chronik nicht innerlich angeeignet: die Baffe, die fie ihm in die Sand legte, hat er gegen die Rirche gerichtet8, aber er überfah, daß er fie aus dem Zusammen= hang herausgeriffen, und daß fie im Sinne des Berfaffers eigentlich gegen ihn fich tehrte. Unter dem Friedensfürsten "Friedrich" glaubte der Siftoriter feinen Brund ju haben, durch hervorhebung firchenpolitischer Gegenfage feinen pringipiellen Standpunkt allgu oft berauszukehren, obicon er ibn fogar in den Gesta nie verleugnet bat4: einzelne Übergriffe erklärt er mit hifto= rischer Objektivität, ohne personliche Bemerkungen anzuknüpfen, pspchologisch= genetisch aus einer falschen Auslegung des Wormser Konkordats 5; daß er Buwiderhandlungen gegen dasselbe auch durch firchliche Bischöfe nicht billigt, war juriftisch durchaus angebrachte; die Rede des Raifers über das Anrecht der Deutschen auf die römische Krone, falls überhaupt der Erzähler für ihren Inhalt verantwortlich zu machen ift, richtet ihre Spige nicht gegen die konftantinische Schenkung, sondern gegen die revolutionare Uberhebung ber italienischen Kommunen 7. In den erften Jahren der Regierung Barbaroffas, wo Raifer und Papft noch bruderlich jujammenwirtten, ichien eben dem bischöflichen Oheim jeder Unlag jum Aufrollen der Streitfragen zwischen Imperium und Sacerdotium zu fehlen, und glaubte er sich baber rückhaltlos ber Begeifterung für Reich und Berricher hingeben zu durfen, ein Idealismus, der ihn feinen Augenblid "von den hierarchischen Belleitäten" abzog 8.

Definitiv schließt Otto jedenfalls die kirchenpolitische wie die geschichts= philosophische Entwicklung mit dem Weltende ab, mochte deffen zeitliche Fixierung auch vielfachen Schwankungen unterliegen. Aber selbst auf diese

<sup>1</sup> Bgl. I A und B. 2 Bgl. oben A.

<sup>\*</sup> Er warf in einem Briefe an Habrian IV. ber Kirche vor, daß sie daß Reich, durch welches sie erhöht worden sei, zerstöre (Muratori, Script. rer. Ital. VI 755).

<sup>4</sup> Bgl. Bernheim 38 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gesta II 6 (392, fl. A. 105). Bgl. Grotefenb 37 ff. Bernheim 38. Wolfram, Friedrich I. und das Wormser Konkordat 172.

<sup>6</sup> Gesta II 28 (411, fl. A. 150 f). Bgl. Bernheim 38. Bernheim, Jur Geichichte bes Wormser Konkorbats 59 f. Wolfram a. a. O. 96. Daher wird auch bie Autorität Friedrichs bei ben Bischofswahlen stillschweigend angenommen (Bernheim 38).

<sup>7</sup> Gesta II 21 (405, fl. A. 136). Bgl. Bernheim 38.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bernheim 44 f, ber ganz richtig auf den Schutz hinweist, den Friedrich gerade der Freisinger Kirche gewährt hatte. Bgl. das Zeugnis des Johann von Salisbury bei Wilmans, Borrede xov A. 48.

lette Geschichtsphase, wo das Historische bereits in das Mystische einmündet, wirft ber firchenpolitische Streit seine Schatten. Betreulich referiert ber Eschatologe die beiden Interpretationen über die discossio, welche die einen auf die Erniedrigung des Regnums, Die andern kontrar auf die Erniedrigung bes Sacerdotiums und bes romifden Stubles burch ben Abfall vieler begieben; es entspricht aber gang feiner Borftellung vom Beltplan, ber fich bei ber Schluftataftrophe bis jum legten Reft erfüllen muß, dag Otto auch als Ereget zur erften Deutung neigt, die in milder Berfohnlichkeit "Frevelmut" jum Berlaffen der "Reichsgerechtigfeit" antreiben läßt 1. Ebenso entbebrt die Ibentifizierung der "Beftie" mit dem romifden Raifer, welche feine Eschato= logie so bereitwillig hinnimmt2, nicht jeden firchenpolitischen hintergedankeng. Aber auch daß die Kirche noch im letten Augenblick ihres irdischen Daseins durch Trübfal und Berfolgung geben muß, fcreibt Otto einer weisen Abficht der Borfebung zu, welche durch die neue "Ringschule" verhüten will, daß der Gottesftaat durch die lange firchenbolitische Rube, in die der Bischof ihn unter Konrad und Friedrich endgültig eingewiegt glaubte, in der Liebe ju feinem göttlichen Brautigam ichlaff werde. Bon der gewaltigen Sobe der allmählich icon mit dem himmlischen Berufalem fich bermischenden civitas Dei jener letten Tage überblickt er bann noch einmal anbetend die wunderbare Laufbahn, welche die Kirche unter Gottes Führung "bom Nichts bis jum höchften Gipfel auf Erden" in ber Gefdichte beschrieben hat.

C.

## Staat und Kirche in ihrem prinzipiellen Berhältnis.

## 1. Regative Beftimmungen.

"Aber nun wirft sich eine schwerwiegende Frage auf", mit diesen Borten leitet Otto von Freising von der historischen zur spstematischen Bestrachtungsweise der kirchenpolitischen Beziehungen über, "und besteht eine große Meinungsverschiedenheit über das Recht von Regnum und Sacerdostum. Denn einige vermessen sich aus religiösem Interesse, andere aber im Hindlick auf die weltliche Bürde, in der die Reichsgewalt geschwächt erscheint, zu leugnen, daß diese zeitliche Glorie und Ehre den Priestern Gottes, welchen die Glorie des himmlischen Reiches versprochen wird, gestattet sei, und bringen dafür viele Argumente vor. Zwei Personen, sagen sie, sind von Gott in der Kirche aufgestellt, die priesterliche und die königliche, von denen die eine die Sakramente Christi spenden und die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. VIII 2 (279, ff. 21. 361).

<sup>2</sup> Chron. VIII 3 (279, fl. A. 362). Über beides vgl. meine Abhandlung über Ottos Eschatologie in der Itichr. für katholische Theologie 1905.

kirchlichen Gerichte mit dem geistlichen Schwerte ausüben soll, die andere das materielle Schwert gegen die Feinde der Kirche trägt, zur Ausübung der Laiengerichte, zur Verteidigung der Armen und Kirchen Gottes vor dem Angriff der Bösen und zur Bestrafung der Verbrecher."

Präziser und markanter hätte man die beiden Hauptströmungen, welche im Mittelalter die weltliche Größe der Kirche bekämpften, die "mönschische" und die "laienfreundliche", nicht skizzieren können, als es der Chronist, indem er so zuerst negativ auf sein Thema Regnum und Sacerdotium einzeht, mit diesen wenigen Worten getan. Ein Beweis, wie tief er sich in das logische Verständnis der kirchenpolitischen Literatur seiner Zeit hineinzearbeitet hat. Es gehörte das philosophisch geschärfte Auge eines Historisters dazu, auch nach dem Wormser Konkordat, wo anscheinend "die großen praktischen Fragen" sehlten, "so deutliche Parteigruppen aufzudeden". An der Hand der Chronik müssen wir uns daher nach den gleichen Gesichtspunkten einen Überblick über das von ihm gemeinte Schrifttum verschaffen, ehe wir Otto verstehen wollen.

Die gegnerischen Argumente, welche Otto so knapp und übersichtlich aufzählt, erwecken auf den ersten Blick den Anschein, als ob sie nur aus der Rüstkammer der imperii fautores stammtene; in Wirklichkeit gehören sie beiden obigen Richtungen an, mehr aber noch der aszetischen. Dies gilt schon für den ersten Einwand von der Verschiedenheit beider Gewalten oder "Rollen", der priesterlichen und königlichen, "in der Kirche", wie Otto bezeichnenderweise hinzusügt, von denen die eine das Geistliche, die andere das Weltliche zu verrichten und zu verwalten hat. Daß als Funktion des Staates neben der weltlichen Gerichtsbarkeit der Schutz der Kirche, die Bereteidigung der Armen und Gotteshäuser, die Bestrafung der Frevler den

¹ Chron. IV prol.: Sed gravis hic oritur quaestio, magnaque de regni et sacerdotii iustitia dissensio. Quidam enim religionis obtentu, alii vero secularis dignitatis, qua regni auctoritas imminuta cernitur, intuitu hanc gloriam honoremque temporalem sacerdotibus Christi, quibus coelestis regni gloria promittitur, non licere autumant, multaque huius rei argumenta monstrant. Duae, inquiunt, personae a Deo in ecclesia sunt constitutae, sacerdotalis et regalis. Quarum una Christi tractare debet sacramenta ac ecclesiastica spiritali gladio exercere iudicia, altera gladium materialem contra hostes ecclesiae, pauperes ecclesiasque Dei ab incursione malorum defendendo, sceleratos puniendo, ad secularia iudicia exercendum portat (193, 93, ff. X. 171). Ganz Iaffen fich biefe feinen sprachlichen Rüancen nicht wiebergeben.

<sup>2</sup> Rach Bernheim 25. 28gl. Rigfch (Sybel III) 327 f.

<sup>4</sup> Bgl. Bashagen 77.

beier hat haßhagen 89 bas einzige Mal die hiftorische Quellenkritik unterlaffen, indem er beide von Otto angebeuteten Motive nur aufzählt, ohne ihre schriftstellerischen Bertreter zu suchen.

<sup>6</sup> Bgl. Wilmans, Borrebe (fl. A.) xxiv.

Sakramenten und kirchlichen Gerichten gegenübergestellt wird, verrät schon zur Genüge den kirchlichen Ursprung, ganz abgesehen davon, daß im früheren Mittelalter von der papstlichen Partei selber die Trennung der beiden Gewalten zur Wahrung der kirchlichen Freiheit gegen den Staatsabsolutismus angerufen wurde 1.

In denselben Kreis gehört das den späteren Päpsten so geläusige Gleichnis vom geistlichen und weltlichen Schwerte<sup>2</sup>, das noch kurz vor Otto der kirchlich gesinnte Abt Gottfried von Bendome anwandte<sup>3</sup>. Auch die allegorische Deutung der zwei Schwerter bei Lukas, von denen Petrus nur das eine gebraucht<sup>4</sup>, war schon lange vor Alanus von Lille<sup>5</sup> durch Männer wie Bernhard und Honorius von Autun im Sinne der päpstlichen potestas directa ausgenützt worden<sup>6</sup>; gerade die bei Otto kleinlich erscheinende Betonung des nebensächlichen Umstands, daß Petrus nur ein Schwert gebraucht

¹ Schon von Ambrofius: Scriptum est: Quae Dei, Deo, quae Caesaris, Caesari. Ad imperatorem palatia pertinent, ad sacerdotem ecclesiae (Epist. 20, M. 16, 999). Ühnlich wie Nifolaus I. in seinem Schreiben an Raiser Wichael (Coll. Conc. regia XXII 144) schreibt Gelasius I. an Anastasius: Duo quippe sunt, quibus principaliter mundus hic regitur: auctoritas sacra pontificum et regalis potestas (M. 59, 42; Epist. 12 c. 2: Epist. Rom. Pont. ed. Thiel I 350). Seinrich II. setzte für "biese Welt" bie heilige Kirche (v. Eiden 215). Bgl. daß fräntische Kapitular von 829: Principaliter itaque totius sanctae ecclesiae corpus (hier allerdings nicht ohne den Beigeschmad von Staatstirchenhoheit) in duas eximias personas, in sacerdotalem videlicet et regalem, sicut a sanctis patribus traditum accepimus, divisam esse novimus (Hardouin, Conc. IV 1297). Derselbe Gedante im Can. 42 des vierten Laterantonzils (Coll. Conc. regia XXVIII 195).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. v. Eiden 378. Über die Entwicklung der Zweischwertertheorie vgl. Haßhagen 87. A. v. Posadowsky-Wehner, De duodus universalis monarchiae gladiis, 1867. J. Bernhard, Die zwei Schwerter Gottes auf Erden, 1897.

<sup>3</sup> In dem Traktat De possessionum ecclesiasticarum investitura, quod regibus concedatur zur Zeit Kalizts II. mit Berufung auf Lt 22, 38 zum Beweis der Berschiedenheit und Harmonie beiber Gebiete: Voluit bonus Dominus et magister noster Christus spiritualem gladium et materialem esse in defensione ecclesiae. Quod si alter ab altero retunditur, hoc sit contra illius voluntatem . . . Et dum regnum et sacerdotium unum ab altero impugnatur, periclitatur utrumque (M. 157, 220). Fleurh (ebd. 21) und mit ihm Gennrich halten dies für die früheste Anwendung, aber sie begegnet uns schon im 11. Jahrhundert. Bgl. über G. v. Bend. Hist. litt. de la France XI 180 ff.

<sup>4</sup> Chron. IV prol.: Hii sunt duo gladii, qui in passione Domini leguntur, sed uno tantum Petrus usus invenitur (193, 45, kl. A. 172). At 22, 38 (in der Passion der Karwoche gelesen) weisen die Apostel dem Herrn zwei Schwerter vor, worauf er abbricht mit "Es ift genug". Die Absolutisten des Mittelalters bezogen dies mit ähnlichem Buchstabensinn wie die Jünger auf die geistliche und weltliche Gewalt; in dem Schwerte aber, mit dem Petrus dem Knechte des Malchus das Ohr absolug, erblickten sie nur das geistliche.

<sup>5</sup> v. Schulte, Die Macht ber römischen Bapfte über Fürsten 30.

<sup>6</sup> Bgl. Gennrich 154. Sashagen 87.

habe, zeigt auffallende Berwandtschaft mit der exegetischen Argumentation des Abtes von Clairvaux. Wie die folgende juristische Distinktion zwischen Zehnten und Grafschaften, von denen Gott die einen den Priestern, die andern den Königen gegeben, in der gleichen Schule einen günstigen Boden fanden, werden wir bald sehen. Die Schrift= und Traditionsbeweise, speziell das Reddite des Herrn, wurden von Kalixt II. ebensogut zu Gunsten der Freiheit der Kirche herangezogen, als von den Imperialisten zur Aufrecht= erhaltung des Reichseigentums über die Regalien.

In der eigentlichen Kampfeszeit vernehmen wir die von Otto angeführten Argumente allerdings fast nur aus dem kaiserlichen Lager. Die antigregorianischen Publizisten liebten es sehr, den kirchlichen Ansprüchen auf den Vorrang über den Staat die Verschiedenheit von Regnum und Sacerbotium nach Wesen, Aufgabe und Zweck entgegenzuhalten, und die Doppelregierung der Welt durch die priesterliche und die königliche Gewalt als göttliche Anordnung hinzustellens; der radikale Laie Petrus Crassus 7 wie der gemäßigte Verfasser der "Einheit der Kirche" sind dafür klassische Beispiele. Auch die Schwerter des Evangeliums beuteten bereits Heinrich IV.

1

<sup>1</sup> Bgl. unten und Sashagen 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sicut ergo ad spiritalem gladium spiritales quoque possessiones pertinent, id est decimae, primitiae, oblationes fidelium et alia huiusmodi, sic materiali omnes terrae dignitates, ducatus, comitatus ac eiusmodi subiacent. Haec vero Deus ordinate et non confuse, id est non in una persona simul, sed separatim in duabus, quas nominavi, in ecclesia sua esse voluit. Proinde sicut illi personae, quae gladium materialem portat, attingere ea quae spiritalia sunt non licet, sic et isti usurpare ea quae huius sunt, non convenit (193, 47, fl. A. 172).

s Aus Lt 20, 25. Weiter ift angespielt auf die Tempelsteuer Petri, die Appellation bes hl. Paulus an Nero statt an Petrus und Augustinus, In evang. Io tr. VI 25, ben schon Gottfried von Bendome aussührlicher zitiert hat, um die Trennung beiber Sphären und die Staatlichkeit des kirchlichen Besitzes zu betonen (M. 157, 219 f). Den Beweis aus der Appellation des Apostels konnten wir in den vorhandenen Schriften nicht aufsinden. Bgl. Hashagen 89.

<sup>4</sup> Bgl. seinen Brief an Beinrich V. in Watterich, Vitae Pontificum II 146.

<sup>5</sup> So nach Gerhoh (vgl. Ribbed 75).

<sup>6</sup> So neben Petr. Crassus De unit. eccl. (Lib. de lite) I 3 und II 26 Wido von Osnabrūck I 470; Hugo von Flavigny I 2 12. Agl. Mirbt 573 f.

 $<sup>^7</sup>$   $\mathfrak{Bgl}$ . Lib. de lite I 438: Sed harum unam per apostolos successoresque eorum ecclesiasticis assignavit viris, alteram vero per imperatores et reges saecularibus distribuit hominibus.

<sup>8</sup> De unit. eccl. conserv., Lib. de lite II 231: Haec duo principalia quibus regitur mundus; II 187 ähnlich mit den Ausdrücken des Papstes Gelafius, zu denen er das Woment der ordinatio Dei hinzufügt.

<sup>9</sup> Er berief fich in seinem Manifest an die Bischöfe auf die Antwort Christi satis est als Beleg für die Gleichstellung (Jaffé, Reg. Pont. V 500). Bgl. v. Eiden 400.

und Sigebert von Gembloug ifür ihre Theorie aus, indem sie daraus die Koordination beider Mächte und die Beschränkung der kirchlichen Rechte aufs Geistliche ableiteten.

Nur vereinzelt treffen wir damals, abgesehen von Petrus Damiani<sup>2</sup>, diese Motive auf seiten der Gregorianer<sup>3</sup>, und ebenso selten nehmen anderseits die Feinde der weltlichen Kirchenmacht ihre Zuslucht zu den Gründen der "religiösen" Kategorie<sup>4</sup>. Allerdings tauchen bei Gregor VII. selbst, gerade in seiner späteren, absolutistischen Periode ähnliche Anwandelungen auf <sup>5</sup>. Noch Gerhoh von Reichersberg aber kannte in seiner Borgeschichte zum Wormser Konkordat nur eine Klasse von Gegnern des hiereachischen Spstems <sup>6</sup>.

Doch dieselbe mönchische Reformströmung, welche die Kirche zu ihrem äußeren Glanze erhoben und ihre Fessein zerbrochen hatte, sollte unter dem Druck ihrer eigenen weltentsagenden Triebe ins Gegenteil umschlagen, nachdem sie einmal auf ihrer Söhe angelangt und bis zum Extrem gespannt war. Als die Schwelle des 12. Jahrhunderts überschritten und die Hitze des Kampses gegen die Kirche abgekühlt, ja von der Kreuzzugsbewegung saft

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epist. adv. Pasch. papam (Lib. de lite II 452): Gott hat den Apostesn zwei gladia spiritualia gegeben, nicht ein drittes; (II 461) wie Petrus das Ohr des Malchus, so hat sein vicarius den König getroffen: sed qui in feriendo Petrum imitatur, etiam in recondendo gladio Petrum imitetur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch hierin der Vorläufer der späteren Mönchsrichtung, der besonders mit Gerhoh von Reichersberg große Ühnlichkeit aufweist (vgl. Ribbeck 79), betrachtet er theoretisch das Papsttum als das Höchste, dem Gott neben der himmlischen auch die irdische Herzichaft übergeben hat (qui beato vitae aeternae clavigero terreni simul et coelestis imperii iura commisit); praktisch aber verlangt er für jede Gewalt ihre eigentümliche Sphäre (s. Ribbeck 36 und die dort angeführten Stellen) und erklärt sich für die göttliche Einsetzung des Königtums (Hist.-pol. Blätter CXXVII 492). Vgl. auch die Stelle Lib. de lite I 93.

<sup>8</sup> Bei Gregor VII. (Reg. VII 25), Deusdedit (Lib. de lite II 300) ufw. Gregor VII. sieht bereits im Schwerte des hl. Petrus die Strafgewalt ber Kirche (vgl. Gennrich 153).

<sup>\*</sup> Der vermittelnbe Berfasser von De unit. eccl., ein Bischof, schreibt von Hilbebrand und seinen Bischsen: Qui, cum pro pontisicali dignitate non deberent vel negotiis saecularibus sese implicare, usurpaverunt sibi ordinationem regie dignitatis contra Dei ordinationem et contra usum et disciplinam ecclesiae (Lib. de lite II 226). Heinrich IV. selbst beweist in seinem Berusungsschreiben zur Wormser Synode die Trennung beider Gewalten aus den zwei verschiedenen Schwertern bei Lt 22, 38 (vgl. Hergenröther, Kirchengeschichte II 217).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So der Gedanke, daß der Papst als Inhaber der weltlichen wie geistlichen Gewalt erstere nicht selbst, sondern durch einen Laiengehilsen verwaltet. Wgl. Sägmüller, Gregors VII. Zbee vom Primat, Tübinger theologische Quartalschrift 1896, 577 ff.

<sup>6</sup> Comm. in Ps. 64 c. 29. Bal. Ribbed 75.

<sup>7</sup> Bal. Bernheim 41.

absorbiert mar, bildete fich mitten im Bentrum ber firchlichen Bartei von innen heraus eine Richtung, die ihr Sauptgewicht auf die Bebung ber fitt= lichen und geiftlichen Macht ber Kirche legte, und im Endresultat mit ber bemokratischen Oppositionspartei übereinstimmend, von aszetisch=dogmatischem Standpunkt aus den freiwilligen Bergicht der Beiftlichkeit auf den weltlichen Befit forberte 1. Der innerfirchliche Gegenfat ber Beltverneinung und Weltbeherrichung, aus bem man einen inneren Widerspruch im aangen Mittelalter und in jedem einzelnen seiner Führer ableiten will 2, legte sich im 12. Jahrhundert auseinander und spaltete bie kirchenpolitischen Bor= tämpfer der gregorianischen Ideen. Um das eine Motto, aus dem sich die Trennung bon Staat und Rirche ergab, icharte fich bas Monchtum, um bas andere Weltklerus und Epifkobat, speziell in Deutschland, wo die Rirchen so reich und mächtig maren 8. Es ift bie Übersetzung des Kontraftes zwischen Myftit und Scholaftit aus bem Philosophischen ins Kirchenpolitische. Wieder waren es die aszetischen Ordensreformen, allen voran die cifterciensische, welche die neue kirchenpolitische Formel fanden und mit mächtigen Ideen ftütten 4.

Einen Augenblick hätte beinahe die mönchische Utopie, als welche die Kirchenfürsten diesen überspannten Idealismus ansehen mochten, konkrete Gestalt angenommen, als sie mit dem im Kloster erzogenen Paschalis II. auf den Papstthron gelangte, und durch den merkwürdigen Bertrag von Sutri 1111 mit einem Male die Kirche auf ihre ganze äußere Machtstellung hätte verzichten sollen, nur um sich von den weltlichen Banden loszuschälen. Paschalis II., dem gegenüber Heinrich V. die imperialistische Laienansicht vertrat 5, dachte in allem Ernste daran, nach dem von Otto erwähnten Schema die Regalien zurückzugeben und unter Rückehr zur Urkirche nur die Zehnten und Privatschenkungen zu behalten. Damals waren es die deutschen Bischien, welche durch ihren energischen Widerstand diese radikale Umwälzung verhinderten und den naiven Papst eines besserren belehrten 6. Arnold von Brescia, der den fürstlichen Glanz für unvereinbar mit den geistlichen Pssichten ausgab, verband dann diese Bedenken mit den imperialistischen zum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Nitsich (Sybel III) 327 f. v. Ciden 408. Ribbed 40 f. Giesebrecht IV 364 ff. Bernhardi, Konrad III. 731 ff. Bernheim 26. Noch schroffer später die Fraticellen.

<sup>2</sup> Bgl. v. Giden 120 313.

<sup>3</sup> Bgl. v. Giden 408. Gennrich 142. Ribbed 75.

<sup>4</sup> Bgl. Sashagen 80.

<sup>5</sup> Bal. Sashagen 89.

<sup>6</sup> Chron. VII 14 (310). Bgl. Schneiber, Der Bertrag von S. Maria bei Turri, Roftod 1881. Beifer, Der beutsche Investiturstreit unter Heinrich V., Leipzig 1883. Gernandt, Die erste Römersahrt Heinrichs V., Heidelberg 1890.

Sturg der weltlichen Papftherrschaft, zur Entkleidung des Klerus von allen Regalien und zur Beschränkung der Kirche auf das rein geiftliche Gebiet 1.

Auch literarisch brach sich dieses kirchenpolitische Zelotentum unter Ottos Zeitgenossen Bahn, und gerade in den Reihen der päpstlichen Absolutisten begannen sich immer mehr sittliche Urteile in die theoretische Behand-lung der schwebenden Fragen einzumischen. Die Leute, welche Otto vorzüglich im Auge hat, sprechen nicht etwa aus Zuneigung, sondern eher aus Berachtung dem Staate die Temporalien zu, als niedere Dienste, die der Kirche eben unwürdig seiens. Es sind begeisterte Berteidiger der potestas directa, welche auch nach der Scheidung im irdischen Fürsten nur einen minderwertigen Mandatar der Kirche erblickens. Schon der fromme Kanonist Alger von Lüttich († 1130), welcher das "Irdische" so streng vom "Göttslichen" sondertes, stand dieser Denkungsart sehr nahe.

Selbst der extravagante Honorius von Autun, der äußerste "Hildebrandist im damaligen Entwicklungsstadium", welcher in seiner Summa gloria (um 1123) den geringsten Rieriker hoch über jeden König erhob<sup>7</sup>, ist in seiner kirchenpolitischen Lehre von Anwandlungen solch aszetischer Selbstentäußerung nicht ganz freis. Grafschaften und Herzogtümer überließ er gerne dem Staate<sup>9</sup>. Des "Friedens" und der "Eintracht" wegen, nach dem Gebot des Herrn im Reddite<sup>10</sup>, grenzte er die Wirkungskreise von Staat und Kirche so ab, daß in divinis der König unter dem Priester, in saecularibus aber der Priester unter dem Könige stehe<sup>11</sup>. Metaphysisch jedoch laufen in letzter und höchster Potenz die Zügel der

<sup>1</sup> Bgl. bie Hist. pontif. (M. G. XX) c. 31 und Bernheim 25.

<sup>2</sup> Bgl. Sashagen 82. Über ben sonstigen kirchenpolitischen Rahmen und bie Stellung ber kanonistischen Literatur jener Zeit vgl. meine Abhandlung: "Die kirchenpolitischen Theorien bes 12. Jahrhunderts" im Archiv für katholisches Kirchenrecht 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Wie etwa Bernhard 1149 ben Prälaten zuruft: "Für biese niedrigen und irdischen Dinge gibt es eigene Lenker, die Könige und Fürsten. Nicht daß ihr unwürdig wäret, sondern euer ist es nicht würdig, diesen Dingen obzuliegen, da ihr mit Besserem. genug zu tun habt" (Nipsch, Sybel III 331). Bgl. v. Eicken 372.

<sup>4</sup> Bal. bagu Beiner, Ratholisches Rirchenrecht I2 371.

<sup>5</sup> Lib. de lite III 65. Bgl. Mirbt 578. 6 Gennrich 144.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Summa gloria n. 23 (Lib. de lite III 73). Bgl. Hashagen 79.

<sup>\*</sup> Seine Ginraumung c. 4 5, baß auch bie Priefter folecht fein fonnen (hashagen 79), gebort mehr in bie gefchichtsphilosophische Gebantenfphare.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Rgf. Summa gloria (um 1123) n. 26: Quid duo gladii: Seculares tantum dignitates, sicut sunt ducatus, presidatus, comitatus, debet et potest dare (Lib. de lite III 77) mit n. 1: Sicut spiritale precellit seculare, sic sacerdotium precellit regnum (III 64 f; ebenjo n. 18: III 72).

<sup>16</sup> Summa gloria n. 24. Bgl. Sashagen 79 A. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Summa gloria c. 9 (Lib. de lite III 69).

weltlichen wie der geistlichen Macht in den Händen des Inhabers der Tiara zusammen. Praktisch sollen Papst und Kaiser "sich gegenseitig zuvorstommen", theoretisch aber soll der Priesterkönig Christus der Kirchenpolitik voranleuchten. Beide Schwerter sind zum Weltregiment notwendig, aber auch das materielle des Kaisers soll dem Papste zur Verfügung stehen.

Bereits in die Abfassungszeit der Chronik hinein reichen Hugo von St Viktor und Robert Pulleyn. Der Scholastiker Hugo teilt die Ansicht von der Suprematie der Kirche, von der Überordnung der potestas spiritualis, welche "die Zwecke des Staates zu bestimmen" hat 4, und glaubt sogar an die Einsetzung der Laiengewalt durch das Priestertum 5. Trothem betont er an der gleichen Stelle mit Hinweis auf das Reddite in den verschiedensten Bariationen die absolute Getrenntheit beider Sphären, auch in Bezug auf den Besitz der Temporalien 6. Es ist ein Gregorianismus, der nicht zuletzt aus sittlichen Motiven jede schrosse Einseitigkeit überwunden hat und zum vermittelnden "christlichen" Staat Augustins zurückgekehrt ist".

Der Kardinal Robertus Pullus, ein Freund des hl. Bernhard, braucht für die Superiorität der Kirche dasselbe Bild wie der Bikto=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sacerdotii cura und regni summa n. 17 (Lib. de lite III 71). Gott hat bem Papst nach n. 19 die cura totius populi et cleri übertragen (Lib. de lite III 72). Bgl. Hashagen 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sicque hi duo principes populi honore se invicem prevenientes vero regi et sacerdoti Christo firmiter inherentes, hic clerum, ille populum ad supernum regnum pertrahunt (Hashagen 80 A. 1). Eine wichtige Rolle spielt die historische Priorität der Kirche (n. 15 18).

<sup>3</sup> Bgl. c. 26 (Lib. de lite III 75), wo ebenfalls Lt 22, 38 als Begründung bient, mit c. 17 (III 71 f). Darüber Hashagen 87.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De unit. eccl. (de sacr. l. II p. II) c. 4: Quanto autem vita spiritualis dignior est quam terrena, et spiritus quam corpus, tanto spiritualis potestas terrenam sive saecularem potestatem honore ac dignitate praecedit (M. 176, 418). Bgl. Sashagen 78.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C6b.: Nam spiritualis potestas terrenam potestatem et instituere habet, ut sit.

<sup>6</sup> Ebb. c. 3 (de duobus parietibus ecclesiae): Laicis ergo christianis fidelibus terrena possidere conceditur, clericis vero spiritualia tantum conceduntur (M. 417); c. 4: Ad potestatem regis pertinent quae terrena sunt et ad terrenam vitam facta omnia; ad potestatem summi pontificis pertinent quae spiritualia sunt et vitae spiritualia attributa universa (M. 418); c. 6: Omnia quae ad terrenam vitam spectant, subiecta sunt terrenae potestati (M. 418); und bejonders c. 7: Quomodo Ecclesia terrena possideat (M. 419) unter Anführung des Reddite (M. 420 C).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bgl. Hashagen 78. Seeberg, Dogmengeschichte II 69 f. Deshalb kann man aber boch mit Gennrich 165 Hugos Kirchenbegriff als gregorianisch bezeichnen. In der Eschatologie verrät Hugo seinen Standpunkt am prägnantesten dadurch, daß er die Laien mit ihren divitiae et gloriae auf die linke Seite der Gemeinschaft der Gläubigen stellt, ohne sie darum von der Beseigung auszuschließen, die sich nur nach dem moralischen Unterschied von gut und böse richtet (M. 176, 416 f).

riner 1. Aber auch er schließt daraus mit derselben biblischen Begründung die totale Berschiedenartigkeit der beiderseitigen Rechtsgebiete 2. Zur Beranschauslichung dessen zieht er das Gleichnis der zwei Schwerter heran 3 und interpretiert die Schwerterallegorie im Evangelium genau in der von Otto angegebenen Weise 4. Doch nur weil der Priester nicht selbst die Übeltäter bestrasen und die Krankheitsstoffe abschneiden kann, hat er das körperliche Schwert dem Könige geliehen 5. Der Gregorianismus hat sich hier noch deutlicher als bei Hugo auf die religiöse Innenwelt zurückgezogen 6.

Hierin liegt schon ein Ansatz zu den Spftemen der drei größten Kirchenpolitiker aus Ottos Periode, deren Kenntnis zur richtigen Auffassung des seinigen unentbehrlich ist, von Bernhard, Johann und Gerhoh. Alle überragt an Ansehen, Einfluß und Konsequenz der hl. Bernhard von Clairvaux. Keiner hat ungestümer als er die schrankenlose pärstliche Allgewalt versochtens, wenngleich er nicht verkennt, daß Gott den Staat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sententiae VII 7: Procul dubio constat tantum potestatem hanc illi praeferendam, quantum corpus animae est inferius (M. 186, 920).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebb.: Sacerdotium ergo praeest regno in his quae ad Deum, praeest (!) et regnum sacerdotio in his quae pertinent ad mundum; VI 56: Neutra potestas aut quod sui iuris est, spernat, aut quod alterius est, usurpet (M. 906). Bgl. Sashagen 79.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ebb. VI 56 (De duobus ecclesiae gladiis): Die Rirche braucht zwei Schwerter: Gladiorum alter deputatur clericis, alter laicis; si enim uterque uni committitur, neuter ut oportet exercetur (M. 905).

<sup>4</sup> Ebb.: Duos suo in conflictu gladios satis esse iudicavit Dominus noster Iesus (M. 905). Nam Petrus uno aurem Malchi abscindens, alterum ad se nihil aestimavit pertinere. Sacerdotalis ergo dignitas, saecularisque potestas, hos inter se duos dividant gladios. Haec sibi corpus, illa spiritum propriae ditioni subiugari arbitretur. Reum ergo feriat altera corporali caesione, altera corrigi nolentem spirituali. Illa gladio Petri ei, qui in Christum insurgit, sive agendo contra caput sive contra membra, praecidit auriculam dextram, dum ab auditu verbi Dei arcet, aut suspensum aut anathematizatum. Et hi quidem duo sunt gladii ecclesiasticae disciplinae deputati (M. 906).

<sup>5</sup> Ebb. VII 7: Nimirum quoniam sacerdotalis dignitas gladio Petri morbo ecclesiae incessanter renascentes minime praevalet resecare; ideo altero Christi gladio regiae potestati commendato opus est. Nam si gladio suo spirituali correctionem et pacem ecclesiae sacerdos comparare sufficeret et conservare, corporalem regum gladium in ecclesia admittere necessitas nulla exigeret (M. 920). Über bie Betonung ber pax vgl. Haßhagen 87.

<sup>6</sup> Darum kann man ihm die Echtheit nicht wie hashagen 79 abstreiten. Bgl. Seeberg II 69 f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wir stimmen Haßhagen 96 barin bei, daß Bernhards Schrift Otto im einzelnen unberührt gelaffen, wenn er sie auch wohl gefannt hat und Berwandtschaft damit aufweift.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bgl. De consideratione (1150) II 8: De pontificiae dignitatis et potestatis excellentia: Nempe signum potestatis pontificii Petri, per quod non navem unam, sed saeculum ipsum susceperit gubernandum (M. 182, 752) ujw. Bgl. Ribbed 39.

ebensogut eingeset hat wie die Kirche<sup>1</sup>. Aber nicht in äußerem Glanze, so lehrt sein klassisches Büchlein de consideratione (1149 ff), sollen Papst und Bischöfe "die Shre der kirchlichen Würde" suchen, sondern "in der Zierde der Sitten und Tugenden"<sup>2</sup>; nicht Herrschsucht darf sie beseelen<sup>3</sup>, nicht ein weltliches Geschäft ihre heiligen Hände bestecken, und die Gerichtsgewalt ist ihrer nicht wert<sup>4</sup>. Und doch war es der hl. Bernhard, der die Formel von den zwei Schwertern gefunden hat, deren sich Innocenz III., Gregor IX. und Bonisaz VIII. bedienten<sup>5</sup>. Selbst nachdem Petrus das weltsiche Schwert abgetreten, soll es noch immer sein Schwert bleiben, das die Königshand nach Petri Winke zu führen hat<sup>6</sup>. Aus dem Cistercienserabt spricht eben nur die weltslüchtige Aszese, welche einzig aus innerkirchlichen Gründen, nur ein seelisches Absterben, keine rechtliche Verpslichtung predigt, welche die päpstliche Macht nur dem göttlichen Oberherrn gegenüber einschränkt<sup>7</sup>, welche dem Petrus wie das geistliche so auch das weltliche Schwert bloß zuspricht, daß er es aus eigenem Antrieb in die Scheide stecke und in den

Ą

<sup>1</sup> De consideratione III 4 (M. 768); ep. 244 (M. 441). Bgl. Hashagen 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tractatus de moribus et officio episcoporum (um 1126) c. 2 (M. 182, 813).

<sup>\*</sup> De consideratione II 6: Quid debeat esse procerum studium: Non enim ad dominandum opinor (M. 747); tibi usurpare aude aut dominans apostolatum aut apostolicus dominatum: plane ab alterutro prohiberis (M. 748). Der Priester soll praeesse, nicht dominari (M. 759); III 1: Pontificis esse, non tam ut omnes suo dominio subiiciat, sed ut omnes, quantum fieri potest, ad ecclesiae gremium perducat (M. 757); III 3: Praesules Ecclesiae non tam ut praesint, ac semetipsos pascant, quam ut prosint, constitutos esse (M. 764). Bgl. Hashagen 81.

<sup>4</sup> Ebb. I 6 beweist er, non tam episcopis quam principibus iudiciariam potestatem competere, aus bem Satz ber Heiligen Schrift: Nemo militans Deo implicat se negotiis saecularibus (2 Tim 2, 4), und bemerkt zu Apostolos iudicandos (Act 5, 27): Erit illud, non fuit; bann: Habent haec infirma et terrena iudices suos, reges et principes terrae scil. wie oben (M. 735 f); IV 6: Pontisici non convenire, utpote gravioribus intento, rei domesticae curam. Praktisch zwar wirkte auch auf ihn zuweilen die imposante weltsiche Machtentsaltung der Kirche, die zweisache Herus (v. Eicken 376).

be consideratione IV 3: Uterque ergo ecclesiae, et spiritualis scil. gladius et materialis, sed is quidem pro ecclesia, ille vero et ab ecclesia exserendus, ille sacerdotis, is militis manu, sed sane ad nutum sacerdotis et iussum imperatoris. Selbst ber sog. Schwabenspiegel adoptierte diese Auffassung: beibe Schwerter mit geistlichem und weltlichem Gericht lieh nach ihm der Herr St Peter, das weltliche Schwert aber lieh ber Papst dem Kaiser (vgl. v. Ciden 382).

<sup>6</sup> Denn Christus sagte Jo 18, 11 zum Apostel: Converte gladium tuum in vaginam, d. h. tuo forsitan nutu, etsi non tua manu evaginandus. Bgl. Haßehagen 87.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Dispensatio tibi super illum (orbem), non data possessio (M. 758); possessionem et dominium cede huic (Christo), baher bloß wie villae villicus (M. 759).

Arm des Königs lege 1. Nur eines kleinen Sprunges bedurfte es allerdings aus Diefer ethischen Innenwelt, so war man bei Arnold von Brescia angelangt.

Womöglich noch theokratischer dachte der Engländer Johann von Salisbury, den das staatsphilosophische Werk Policraticus zum Berfasser hat, ein Schüler Pulleyns und Freund Beckets, des Vorkämpsers für die kirchlichen Rechte in England. Sein Staat ist ein Priesterskaat; denn nur in der geistlichen Gewalt, welche dem Königtum die weltliche Herrschaft übertragen hat, gründet dessen Existenzberechtigung, und der König bleibt stets der Knecht der Kirche, von welcher er sein Schwert erhalten. Deshalb aber mußte das Sacerdotium ihm das weltliche Schwert mit dem "Henkerbienste" abtreten und auf die damit verbundenen Rechte verzichten, weil sie wegen ihrer Riedrigkeit für die priesterlichen Hände sich nicht geziemten. Auch in diesem Vertreter ist also der Gregorianismus nur durch innergregorianische Gründe mystischer Natur gemildert. Auch bei ihm beweist das Bibelwort von den zwei Schwertern nicht mehr die Gleichordnung oder das Gebot der Eintracht beider Gewalten, sondern die entschiedenste Inseriorität des Staates.

Bon allen das größte Interesse beansprucht bei Ottos Beurteilung der ihm räumlich, persönlich und gesellschaftlich nahestehende Propst Gerhoh von Reichersberg, der in sich selbst so mannigsach den Wechsel seiner Zeit mitgemacht hat. Zur Zeit der Abfassung der Chronik Ottos noch ganz der "starre Gregorianer", ist seine Haltung später durch trübe Erfahrungen ins Schwanken geraten und hat viel an idealem Schwung eingebüßt. Doch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Ribbect 39. Quid tu denuo, ruft er bem Papft zu, den er ermahnt, die Römer mit dem Worte statt dem Schwerte anzugreisen, usurpare gladium tentes, quem semel iussus es reponere in vaginam? Bgl. Haßhagen 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Agl. über seine Lehre Ritter, Geschichte der Philosophie VII 605 ff. Heuter, Johannes von Salisdury, Jur Geschichte der christlichen Wissenschieft im 12. Jahrhundert, Berlin 1842. C. Schaarschmidt, Joh. Saresberiensis nach Leben und Studien, Schriften und Philosophie, Leipzig 1862. E. Schubert, Die Staatslehre Johannes' von Salisdury, Berlin 1897. Hist. litt. XIV 89 ff. Gennrich a. a. O.

<sup>8</sup> Gennrich 27 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Policrat. IV 3: Quod princeps minister est sacerdotum et minor eis: Hunc ergo gladium de manu Ecclesiae accipit princeps, cum ipsa tamen gladium sanguinis non habet. Habet tamen et istum, sed eo utitur per principis manum (M. 199, 516). Bgl. Gennrich 147.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebb.: Est ergo princeps sacerdotii quidem minister, et qui sacrorum officiorum illam partem exercet, quae sacerdotii manibus videtur indigna. Bgl. Gennrich 28 155. Hashagen 88.

<sup>6</sup> Bgl. Schubert 31 ff 42 ff. Sashagen 79. 7 Bgl. Sashagen 87 f.

<sup>.</sup> Bugl. Stülz, hiftorische Abhandlungen über bas Leben und die Werke bes Propstes Gerhoh von Reichersberg, Denkschrift der Akademie der Wissenschaften I, Wien

ein Gedankenvaar zieht fich fast beständig durch die ganze instemlose Schrift= ftellertätiakeit des Bropftes, soweit sie uns gedruckt vorliegt: kirchliche Boll= gewalt auf der einen und praktische Entsagung um des sittlichen Wohles willen auf der andern Scite1. Selbft in dem einen Schwert des Apoftel= fürsten und in dem herrnwort "Es ift genug" fand er die weltliche Gewalt der Rirche verburgt2. Aber nachdem Gott dem Betrus das Schwert verboten hat, foll es diefem nicht mehr gurudgegeben werden . Die absolute Reinheit des Sacerdotiums von aller Weltlichfeit ift es, mas ber myftifche Mönch, deffen Ideal eigentlich die Berdrängung des Weltklerus mare, immer wieder einschärft's; nicht äußerer Brunt, sondern die Gottesminne foll bashochzeitstleid der Rirche fein . Dazu tritt bei Gerhoh noch als weiteres Motiv das absolute Freisein von den ftaatlichen Banden, welche er mit ber irdischen Macht und im besondern mit den Regalien notwendig ge= geben glaubte7. Daber fampfte er auch in feiner gregorianischen Beriode für die ftrenge Geschiedenheit und Unabhängigkeit beiber Gewalten bei allem Busammenwirken und verwehrte den Brieftern die Waffe des weltlichen Schwertes 8. Das "praktische Kazit" daraus hat die Staatsgewalt noch vor

- ¹ Doch hat Grisar den Nachweis geführt, daß Gerhoh in zwei ungedruckten Schristichen, De ordine donorum Spiritus Sancti (1142—1143) und De novitatibus huius saeculi (1156—1157), der hierarchischen Ansicht selbst bezüglich der Regalien manche Konzessionen gemacht hat (Ztschr. für katholische Theologie IX 540 549): Ea semel ecclesiis collata in usus earum tenenda sunt.
  - 2 Bgl. Gennrich 167. Dazu Grifar 541.
- 8 L. de edificio Dei c. 8 (Lib. de lite III 153). Die Könige follen bas Schwert im Auftrag ber Kirche führen (Comm. in Ps. 64, prol. c. 31 32). Bgl. Hagen 87.
- 4 De edificio Dei c. 8: Terrena diligunt (Lib. de lite III 148). Bgl. Ribbect 40 73. Gunblach III 742. Dazu aber auch Grifar 537 539.
  - 5 Bgl. Sturmhöfel 5 7.
- 6 De edificio Dei c. 7: Virtute caritatis ornatur velut nuptiali veste sponsa. Christi (Lib. de lite III 140). Bgl. Sturmhöfel 21.
- \* Namentlich widerstrebte ihm die Beeinträchtigung der sirchlichen Wahlsreiheit, der Lehenseid für die Hoheitsrechte und die Berteilung des Kirchenvermögens unter die Soldaten (Lid. de lite III 142 f): Sic etenim confusa sunt regalia et aecclesiastica, ut iam videretur episcopus regnum spoliare, si aecclesiae facultates militidus vellet denegare (III 145). Ühnlich über den Königsdienst der Bische in seiner Enteträftigung des Einwands Reddite (III 146; vgl. 149 152).
- 8 De edificio Dei: Quatenus (sponsus Christus) gladio suo utraque parte acuto distinguat a regalibus et saecularibus aecclesiastica (Lib. de lite III 160). Bgl. Comm. in Ps. 64, prol. (M. 194, 11); c. 31 (M. 28); c. 62 f (M. 47). Mit Berufung

<sup>1850, 113</sup> ff. Bach, Propft Gerhoh I. von Reichersberg, ein beutscher Reformator bes 12. Jahrhunderts, Bierteljahrsschrift für katholische Theologie IV, Wien 1865, 19 ff. Robbe, Gerhoh von Reichersberg, Leipzig 1881. Hiffer, Der hl. Bernhard 88 f. Ribbeck, Sturmhöfel und Grifar a. a. O. Hashagen 81.

seinen Augen gezogen, als sie das Gebiet des Erzbischofs von Salzburg zur Strafe für dessen Richterscheinen greulich verwüsten ließ und dadurch den verzweifelnden Propst zur Abfassung seiner "vierten Rachtwache" trieb.

Dem gleichen Bestreben entspringt die scharfe Unterscheidung zwischen kirchlichen Zehnten und staatlichen Hoheitsrechten, das Wichtigste und Eigentümlichte an Gerhohs kirchenpolitischer Auffassung. Das Kirchenverwögen schied er mit großer juristischer Sachkenntnis in drei Rlassen: kirchliche Oblationen, Regalien und Grundbesitz. Ganz nach dem von Otto entwickelten Programm gehören die Zehnten, Erstlinge und freiwilligen Opfergaben unwiderruflich der Kirche und dürsen von der Staatsgewalt nicht angetastet werden is, die Regalien, Herzogtümer und Grasschaften aber sind Eigentum des Königs in wenn auch praktisch der Entreißung der einmal geschenkten Hoheitsrechte nicht das Wort geredet wird . Die von Otto umgangene Mittelkategorie der liegenden Güter wird ganz richtig von den Königsrechten ausgenommen und als Privatbesitz der Kirche zu Gunsten der Armen gestattet.

auf das Reddite und den Ausspruch Petri (Grisar 541, 553). So war er auch empört über die Forderung des Steigbügelhaltens und die Bezeichnung der Kaiserkrone als Papstlehen (Sturmhöfel 4). Darum eisert Gerhoh namentlich gegen die kriegerischen Bischber (Hashagen 81). Bgl. Ribbeck 43 48 65. Gundlach III 366.

<sup>1</sup> Bgl. Ribbect 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De edificio Dei c. 11: Patet aecclesiarum facultates trifariam esse distinctas: in decimarum videl. oblationes, et agrorum possessiones, necnon regales ac publicas functiones (Lib. de lite III 154). Bgl. Ribbect 69.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cbb.: Decimae, primitiae ceteraeque oblationes pertinent ad Deum (III 153); Decimas quippe ceteraque Deo militantium stipendia populus offert ex debito et legaliter (III 161).

<sup>4</sup> Ebb.: Ducatus, comitatus, thelonea, moneta pertinent ad saeculum (III 153); nemo libenter occupatur in administrandis regalibus: sed ducatu, comitatu, theloneo ceterisque publicis functionibus omnino postpositis (III 154). Nur uermöge ber faiserlichen Zustimmung können die Bischöse die Hoheitsrechte besitzen (De 4. vigilia noctis 594). Bgl. Gundlach III 742 747. Ribbec 64 70.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebb.: Hec dicens non illud intendo persuadere, ut episcopus theloneum ac cetera sine dubio ad regem pertinentia sic abnuat, ut illis offendiculum ponat; qui talia semel aecclesiis donata quacunque occasione ab illis conferentes dicunt sacrilegium committere, quoniam aecclesia rem semel acceptam et diutina possessione mancipatam non potest amittere (III 153).

<sup>6</sup> Es stimmt burchaus mit ben Ergebnissen ber rechtshistorischen Wissenschaft, wenn Gerhoh hierin besser unterrichtet als Paschalis II. die Ücker und Vissen zum größeren Teil auf Privatschenkung zurücksührt und auch die von den Königen geschenkten Liegenschaften, abgesehn von zufälligen Lasten, unter die gleiche Gattung rechnet (Lib. de lite III 149 152 154). Kennzeichnend ist der Satz: Plus ergo proficit regibus quam ecclesiae, quod ipsa dignatur villas ab eis oblatas possidere (ebb. 149). Vgl. Grisar 539 547.

Das sind die Männer, welche religionis obtentu den Priestern Christi die zeitliche Glorie vorenthalten wollen, und wider sie alle, damit aber auch wider die andere Gegnergruppe 1, wendet sich Otto von Freising in echt hierarchischer Weltfreude als Wortsührer des deutschen Epistopats, in dem sich der kirchen= und der reichsfürstliche Charakter so innig ineinanderschlangen 2. Es heißt den ganzen Gedankengang des Chronisten auf den Kopf stellen, wenn man ihn wegen seiner "sittlichen Interessen" unter die wenigen Fortseher der bernhardischen Kirchenpolitik reiht".

Otto übersah keinen Augenblick, wie es Gerhoh vorgeworfen wird<sup>4</sup>, daß das Papsttum die Kirche nicht nur von aller Abhängigkeit loslösen, sondern zur Gebieterin der Welt erheben wollte, gerade dies ist es vielmehr, was er als ewigen Weltplan aus der historischen Entwicklung nachzuweisen sucht: nicht daß etwa die Kirche das materielle Schwert dem Staate übertragen hätte, sondern umgekehrt so, daß auf höheren Antried die Gnade des Königs aus freien Stücken das abtrat, was er selbst nur von Gottes Gnaden besaß. Otto schreckt nicht vor jener Folgerung des "einen Staates", den er "Kirche" nennt, zurück, welche dem Kirchenpolitiker von Salisbury entgangen sein solls. Daß beide Gewalten unter keinen Umständen ineinander übergreifen sollen, daß das päpstliche Regiment nur geistlich sein und nie

.

£

¹ Zuvörderst allerdings gegen jene Gruppe, welche obtentu religionis die Kirche für die Temporalien als zu gut ansieht, weil er zeigt, daß Gott die Kirche durch sie habe ehren wollen; aber nicht ausschließlich (Hashagen 90): auch die imperialistischen Einwände sind widerlegt (gegen Hashagen 94), wenn aus der Geschichte der Nachweis geführt wird, daß die weltliche Ausstattung der Kirche im allgemeinen Geschichtsdlan enthalten ist. Weder "verschleiert" also Otto seine Stellung zur Anschauung der kautores regni, noch "verzichtet" er auf deren Ablehnung (Hashagen 94).

<sup>2</sup> Bgl. Hashagen 98 f. Gine Parallele bietet der Zeitgenoffe Bischof Otto von Bamberg, der apostolische Demut mit irdischer Pracht verband und dieselbe sogar seinem evangelischen Sinn dienstbar machte.

<sup>\*</sup> Quibus hoc modo respondetur (194, 13, fl. A. 172), burch bas nachfolgenbe ratio, quam supra reddidimus und ad hoc, fateor, aliud refugium nescio als subjettive Stellungnahme bestätigt, beweist bies klar. Denn bis dahin gehen offenbar die als gegnerische Einwürfe, nicht etwa als eigene Theorien gemeinten Bebenken. Bgl. Bernheim 27 f. Hashagen 88 f.

Bal. Ribbed 43.

<sup>5</sup> So fehr ftimmt Otto gerabe barin, daß ber König burch göttliche Anordnung bie Regalien erhalten habe, mit ben Gegnern zusammen (was Hashagen 90 gegen Bernheim 39 leugnet), daß eben bies ein Glieb seiner Beweisführung ift.

Oer Gebanke, daß durch seine Auffassung der priesterlichen Rechte der Begriff bes weltlichen, unter einem eigenen Oberhaupte stehenden Staates, von dem er doch ausgeht, gesprengt wird, ist unserem Johannes offenbar gar nicht gekommen (Gennrich 27). Bgl. Bernheim 25 f.

<sup>7</sup> Suber 143.

das Schwert gegen den Staat zücken soll', die Gleichordnung beider Gewalten<sup>2</sup> hat Otto nie als seine Ansicht ausgesprochen. Er hat mehr gelehrt als nur die potestas indirecta in temporalia ratione peccati: sast wie das Mittel in seinem Zwecke, so geht nach seinem Ideal der Staat in der Kirche auf. Nicht bloße Personalunion unter dem Zepter der Fürstbischöse, sondern die weltliche Berherrlichung des Kirchenamtes selbst war die Leitidee des mittelalterlichen Wortführers.

Soll durch das Mittelalter wirklich eine Scheidelinie zwischen Belt= verneinung und Weltbejahung gezogen werben, bann fteht somit auch bier ber Geschichtsphilosoph auf feiten ber weltbejabenden Brattiter, nicht ber übertriebenen Myftiter. Wie fein Borbild Augustinus3, wie Gregor VII. und beffen Leute4 übertrug er bas einzelpfpcologifche Berhaltnis von Leib und Seele auch auf bas fogial-firchenpolitische und glaubte auch in diesem fest an einen Borrang des geiftlichen Pringips sogar in weltlichen Dingen 5. Aus rein tanonistischen Grunden, nur weil es die Rirche felbft burch ihre Gefete verboten hat, verurteilt er die Mitwirkung des Erzbischofs Satto am Todesurteil 6. Es war entschieden nicht nach seinem Sinne, wenn der stolze Rotbart die weltflüchtigen Einwände, die er in bes Oheims Chronit als unhaltbar erklärt fand, gegen die Bapfte neu aufwärmte: so wenn er sich in seinem Klagemanifest über die Borgange in Besangon auf die zwei Schwerter berief, ober wenn er in seiner tropigen Antwort von 1159 feinen Rangler Rainald ichreiben ließ, die Regalien seien seit Konftantin durch die Freigebigkeit ber Raifer bem papftlichen Stuhle geschenkt 8. Gekrummt follen die herren ber Erde vor die herrlich Thronende fommen, und die Welt im Staube liegend in anbetender Berehrung die Spuren ihrer Fuße tuffen, fo will es das eiserne Syftem des Geschichtsphilosophen. Auch den weltlichen Blang, den seine mondischen Freunde als unwürdig ber Rirche berachtet hatten, hielt er für fähig, in jenes mpstische Prachtgewand ber Gottesbraut eingeflochten zu werden, welches Gerhoh, auf halbem Wege stehen bleibend, bloß aus ben Zehnten und Spenden jusammengewoben hatte 10: es find die Regalien.

<sup>1</sup> Suber 147. 2 v. Giden 411 668. 3 Bgl. Gennrich 128.

<sup>4</sup> Humbert, Adv. Simoniacos III 21 und die andern oben berührten Schrift= fteller. Für Gregor vgl. Mirbt 577.

<sup>5 2</sup>gl. Lang 37.

<sup>6</sup> Chron. VI 15 (fl. M. 267) gegen bie 3mperialiften. Bgl. Bernheim 27.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Rahewin, Gesta III 10. Watterich, Vitae Pont. II 360 f.

<sup>8</sup> Bgl. Bergenröther, Rirdengeschichte II 266.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Chron. IV prol.: Vide tantae a seculo venerationis haberi, ut veniant curvi, vestigiaque pedum eius in solio sedentis adorent orbis domini (139, 36, fl. 21. 171).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> De edificio Dei III c. 8: Quae sunt autem vestimenta, quae vel milites inter se dividere vel Saul conscindere potest, nisi facultates ecclesiasticae? Decimae

Das Regalienproblem, für die damaligen Beschöfe gewiß die aktuellfte Frage, fteht im Mittelpunkt der ottonischen Diskussion; das ergibt fich bereits aus Ottos hiftorifder Auffaffung und feiner gangen Broblemftellung. Biel Mikbrauch mar icon mit dem Worte getrieben und darunter, auch papftlicherseits, felbst die Allodialguter der Bistumer und der Reichstlöster verftanden worden 1. In Wirklichkeit waren bie Regalien ursprünglich gewiffe bem König reservierte Hoheitsrechte, wie Münze und Zoll, dann die öffentlich-recht= lichen gräflichen Befugniffe, Die im koniglichen Amte murzelten, im weitesten Sinne die hohe Immunität mit dem fog. Blutgericht 2. Als Friedrich I. durch die feudale Umwandlung ber Reichstirchen ben Schlag bes Kontordats zu parieren verstanden hatte, bildeten die Regalien eine neue Fessel der Kirche in ber hand bes Staates; aber Otto, unbefummert um ben rechtsgeschicht= lichen Werdegang, fieht fie in geradezu umgekehrtem Lichte 3. Daß er baber die feit dem Wormser Rompromiß durchaus technisch gewordene Bezeichnung Regalia gebraucht, tann um fo weniger eine Billigung bes toniglichen Investiturrechtes verraten 4, als Otto die Machtentfaltung der Kirche historisch= genetisch unberhohlen aus den Schenkungen der Rönige ableitet und seinen gangen Gregorianismus auf teleologischen Boben ftellt; wenn ber Staat

siquidem ceteraeque fidelium oblationes, velut quidam amictus exterior, ornant et muniunt ecclesiam, sicut pelles Salomonis ornabant et muniebant federis arcam . . . exteriori facultate, tanquam pellibus et velis quibusdam sic munitur, ut interius circumtecta . . . nemini regum vel tyrannorum, nemini militum fas aut facultas est, spirituales aecclesiae thesauros, quibus undique circumtegitur et ornatur, ullo modo contrectare aut dissipare (Lib. de lite III 140).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im ganzen Investiturstreit, in der paschalischen Spisode und in der Lösung durchs Konkordat, wie auch in der heutigen Literatur hatte diese Begriffsvermischung noch vielsach eine große Rolle gespielt. Biel hat dazu nach der Theorie von Stutz die Übertragung des sog. Eigenkirchensstehen auf die reichskirchliche Berkassung beigetragen. Tatsächlich waren die grundherrlichen Rechte der Bischse serfassung beigetragen. Tatsächlich waren die grundherrlichen Rechte der Bischse sehr derschelen von den Regalien und durchaus kein Lehen des Reiches, wurden es aber insolge der Berwechslung gerade nach dem Wormser Konkordat, speziell unter Barbarossa. Borher beruhte der Reichsbienst vom bischöflichen Sigen auf der alten, rein staatsrechtlichen Abhängigkeit vom Reiche (darüber sehr gut Nitzsch 11 175). Wir sehen hier die ganze Literatur über die Regalien als bekannt voraus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß die vielen Graffchaften (und Herzogtumer), die im Laufe der Zeit den Bistumern von den Königen verliehen worden waren, ein Reichslehen blieben, war ganz verfaffungsgemäß; anders verhalt es fich mit der hohen Gerichtsbarkeit und später den Hoheitsrechten, zu benen fich jede größere Grundherrschaft als folche schließlich entwickelte.

<sup>3</sup> Deshalb stellt er auch 1155 (Gesta II 12) die Belehnung der Reichstirchen nicht mehr in Frage (Gundlach III 288).

Bernheim 30 aus Prol. IV; auch Sashagen 90 A. 5. Ebenfowenig fagt Otto Prol. VII "beutlich genug, daß er die Regalien nicht als unabhängiges Sigentum ber Kirchen betrachte, fondern bag ben Königen bas Berfügungsrecht darüber zustehe".

auf diese Beise unter seinem eigenen Schwerte verblutet, so dient das nur zur Erhöhung ber ungeheuern zwedlichen Wirkung.

## 2. Pofitive Beweife.

Sämtliche gegen das kirchliche Hoheitsrecht gemachten Einwände widerlegt Otto von Freising vor allem indirekt, indem er unverzüglich den Beweiß für seine Berechtigung, ja Notwendigkeit antritt. Diesen Beweiß führt
er nicht etwa aus der Heiligen Schrift und dem Kirchenrecht, wie es die
Publizisten getan 1, oder aus der alttestamentlichen Ordnung, wie seine Zeitgenossen Honorius, Hugo und Johann 2, sondern zunächst aus der Gejchichtsphilosophie, an welche er seine Antwort unmittelbar anknüpft.
Gott hat seine Kirche mit den Regalien ehren wollen, das genügt seinem
tiesteleologischen Geiste vollständig; und daß Gott dies gewollt hat, daß die
Ausstattung der Kirche mit jener "weltlichen Würde" auf göttliche Anordnung hin geschehen ist, dafür ruft er wieder die historische Tatsache selbst,
die wunderdare Umwandlung ins Gedächtnis, die ohne göttliches Eingreisen
nicht möglich war<sup>3</sup>.

Daß aber die Fügung Gottes nicht nur ein philosophischer, sondern auch ein juristischer Besitztiel für die kirchlichen Regalien ist, sindet der Bischof von Freising in der göttlichen Oberherrlichkeit begründet. Er faßt die königliche Herrschaft in ihrer Wurzel, welche mit dem Ursprung aller weltlichen Macht gemeinsam ist, in der alles umfassenden göttlichen Rechtsordnung. Woraus, fragt er, leiten die Gegner selbst die Königsrechte her, wenn nicht aus dem Besehle Gottes und der Wahl des Volkes? Wenn

<sup>1 2</sup>gl. Mirbt 611. 2 2gl. Gennrich 151.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. IV prol.: Quibus hoc modo respondetur, quod mundiali dignitate quae regalia dicuntur, Dominus ecclesiam suam honorare voluit, ex Dei enim ordinatione id factum, ratio quam supra reddidimus, declarat (194, 13, fl. A. 172). His ergo aliisque modis, quos longum est exequi, probatur, et Constantinum ecclesiae iuste regalia contulisse et ecclesiam licite suscepisse (194, 19, fl. A. 173).

<sup>4</sup> Dasselbe Motiv des Gehorsams gegen Gott war bereits in der Publizistik aufgetaucht (vgl. Mirbt 228).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So verbindet sich bei Otto des Petrus Damiani Theorie, daß das Königtum von Gott eingesetzt sei, mit dem demokratischen Zug des Manegold von Lautendach, der es auf Bolkswahl und Bertrag zurücksührt (Hist.-pol. Blätter CXXVII 492 f). Diese Anschauung vom Doppelursprung der Staatsgewalt war seit dem Investiturstreit dem Mittelalter geläusig (vgl. Gierke, Die Staats- und Korporationslehre des Altertums und des Mittelalters, Offener Brief [1887] 568 ff); sie ist aus dem römischen Recht hergeleitet (vgl. Frhr. v. Hertling, Zur Beantwortung der Göttinger Jubiläumsrede [1887] 24 ff). Sine solche Annahme der göttlichen Mission des Königtums läßt sich aber in keiner Weise sur Ottos "laienfreundliche" Gesinnung ausbeuten (Bernheim 30), da sie ihm nur als Prämisse für seine theokratischen Schlüsse bient.

aber Gott die Chrung der Könige durch die Regalien angeordnet hat, konnte er nicht ebensogut und noch besser die Übertragung dieser weltlichen Chre von der königlichen auf die geistliche Gewalt ohne jede Rechtsverlezung ansordnen? Und dies um so mehr, wenn, ebenfalls auf providentiellen Antrieb, zu dem göttlichen Willen die Bolkswahl und überdies der freiwillige Verzicht des Fürsten hinzutrat, wie es bei der konstantinischen Schenkung der Fall gewesen.

Damit ist einem schwerwiegenden Bedenken, das die Feinde der kirchlichen Regalien, vorab die mönchischen, auswersen konnten, mit großem Scharssinn die Spize abgebrochen. Gottsried von Bendome<sup>2</sup>, Gerhoh von Reichersberg<sup>3</sup>, natürlich auch die Kaiserlichen<sup>4</sup> hatten daran erinnert, daß die Kirche ihre Regalien von den Königen erhalten hatte, und Otto selbst weidete sich ja förmlich an dem tragischen Gedanken, daß das Reich von den Priestern mit seinem eigenen Schwerte geschlagen worden, welches jene nur "von der Könige Gnade" hatten<sup>5</sup>. Dadurch daß die Könige ihrerzieits dieses Schwert nur von Gottes Gnaden überkommen und nach Gottes Ratschluß mit voller Überlegung an das Sacerdotium abgetreten haben, rückt dieser Borgang samt seinen Folgen auch juristisch in eine ganz andere Bezleuchtung<sup>6</sup>. Im hintergrund dieser Betrachtungsweise steht die höhere Bez

¹ Chron. IV prol.: Dum enim ab eis quaerimus, quo iure reges id habeant, respondere solent, ex ordinatione Dei et electione populi. Si ergo Deus ordinando, quod regibus praedictus honor impenderetur, iniuste non fecit, quanto magis et id ordinando, ut ab illa persona ad ecclesiasticam traduceretur, iniustus dicendus non est? Denique si ad hoc quod ipse ordinaverat, tam hic quam ibi voluntati suae electionem populi et insuper hanc traditionem principis concordare voluit, nec ipsum iniuste disposuisse, nec principem male tradidisse, nec ecclesiam illicite suscepisse credendum est (194, 20, fl. A. 173). Bemertenswert ift bie wichtige, obschon setundare Stellung, welche hier staatsrechtlich bem Bolfswillen eingeräumt wird, und bie beabsichtigte, im geschichsphilosophischen Berhältnis der beiden Staaten begründete Steigerung der göttlichen Berechtigung für die Kirche durch das quanto magis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tract. IV: De possessionum ecclesiasticarum investitura, quod regibus concedatur (M. 157, 219). Immerhin heißt es schon da, daß die Könige die Regalien, welche sie einmal der Kirche verliehen, andern wieder geben nec debent nec possunt.

<sup>\*</sup> Ribbect 57. Bgl. Lib. de lite III 153. Auch in dem auguftinischen Passus, ben Otto als gegnerischen Traditionsbeleg im Prolog zum vierten Buch zitiert, ist diese 3bee ausgesprochen.

<sup>4</sup> So Wibo von Osnabrück (Libelli I 463), Hugo von Fleurh (II 486), Gregor von Catina (II 537), der Tractatus de investitura (I 499). Dasselbe Argument gebrauchte später Hus gegen den weltlichen Besitz der Kirche.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron. VII prol. (fl. A. 295).

<sup>6</sup> Otto braucht so die Schentung Konstantins nicht etwa wie Augustinus Triumphus (Summa de ecclesia q. 94, a. 1) als Restitution bes Geraubten aufzusassen (vgl. Sägmüller, Tübinger theol. Quartalichr. 1902, 91 f). Aber Hashagen 92 f kann

wertung, welche das Mittelalter wegen der Unmittelbarkeit der Gewaltüberstragung der Kirche vor dem durch den Volkswillen mitgeschaffenen Staate zuzuerkennen pflegte 1.

Indem Otto tiefer in die Gründe des göttlichen Ratschlusses eindringt, gewinnt er an einer andern Stelle ein neues Beweismittel für seine These über die Regalien. Er geht dabei von der Analogie der Kirche mit dem Kreuze Christi aus. Dieses Sinnbild der driftlichen Aszese, aus dem das Mittelalter zugleich ein Wahrzeichen der weltslüchtigen Abtötung und der hierarchischen Weltherrschaft gemacht, das siegesgewisse Labarum der mittelalterlichen Kirche im Kampse mit der Welt\*, sieht auch der Chronist bei seinem Kücklick auf die Gesamtgeschichte, wie es vordem verachtet und von allen gestohen gewesen, jett aber von irdischer Glorie umflossen, von den Königen angebetet, von der ganzen Welt gesiebt und verehrt, als Zierde auf den Insignien der königlichen Macht prangt. Ehrte aber der Herr derart schon sein Todeswerkzeug, das Zeichen seiner Schande und seiner Pein, an das früher nur Verbrecher gehängt worden waren, wie erst mußte er "seinen Leib, seine Heiligen, sein Abbild" ehren?

So betritt in Form der Kirche der Gottmensch selbst das kirchenspolitische Schlachtfeld. "Seine Heiligen" sind nach der paulinischen Sprachsweise die Mitglieder der Gottekstadt, "sein Leib" ihre organische Gesamtsheit, "sein Abbild" die sichtbare, hierarchisch ausgebaute Kirche. Die mystische Wesenheit der Kirche, die Lebenkeinheit, die communicatio idiomatum gleichsam zwischen ihr und ihrem Gründer, welche Augustinus und die Scholastiser in den Brennpunkt ihrer Lehre von der Kirche gerückt, dient beim Geschichtsphilosophen als Basis ihrer Rechtsbeziehungen; die una persona mysticas verwandelt sich unter seinem kirchenpolitischen Gesichtsswinkel in die una persona iuridica. Weil Christus, das Haupt und Bors

darum nicht sagen: "Richt mehr Gott ift Berleiher ber weltlichen Sewalt an die Kirche (wie der Prolog zum vierten Buch gelehrt), sondern die gratia der Könige"; beide sind bei Otto verbunden, und die causa instrumentalis schließt die causa principalis nicht aus. Daher kann Otto es auch nicht schliechthin als "Unrecht" erklären, wenn die Priester das so erhaltene Schwert gegen den Staat allden.

<sup>1</sup> Frhr. v. Hertling, Zur Beantwortung der Göttinger Jubilaumsrede, Offener Brief (1887) 25 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. Eicken 156 313. Auch Arno von Reichersberg pries die Macht des Kreuzes Chrifti (vgl. Bach, Dogmengesch, des Mittelalters II 707). Auch für Gerhoh gilt der mit dem königlichen Purpurmantel bekleidete leidende Chriftus als Borbild und Rechtstitel der die Regalien besigenden Kirche (Grifar 540 542 549).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chron. IV 5 (198, fl. 21. 181 f).

<sup>4</sup> Bal. Bach a. a. D. I 421 und bejonders Grabmann 197 199 ff.

<sup>5</sup> Grabmann 259 f.

bild feiner Kirche, fich in der Weltgeschichte nicht nur als Gott des himmels, fondern auch als Berrn ber Erbe offenbaren wollte 1, gebührt auch "feiner Braut"2 weltliche Krone und weltliches Zepter. Schon der Chronift bes 12. Jahrhunderts hat in diesem Tenor das Programm entworfen, welches ipater Bapft Innozeng IV. genauer formulierte, als er bei der Absehung Friedrichs II., weit über die hiftorische Genesis hinausgebend, Chriftus als ben Begrunder bes papftlichen Imperiums und die fonftantinische Schenfung als bloge Rudgabe erklärte3. Darum bat es einen tiefen firchenpolitischen Sintergrund, wenn die Chronit mit den liturgischen Ausdruden der Spiphanie icon bei der Geburt des göttlichen Beilandes fast mit einem Anflug von jüdischem Materialismus betont, daß er als Augustus und König der Könige. als Imperator und bochfter Monarch ber gangen Erde, bor dem fich alle Fürften neigen und dem alle Bolfer dienen, in die Welt getreten fei4. Denn mas damals borgebildet war, deffen Erfüllung fteht jest mit Sonnenklarheit lebendig bor dem Auge des Chroniften: daß Chriftus nicht bloß im himmel regiert, fondern auch über fämtliche Erdenkönige gebietet ; daß er dazu gekommen ift, um mit aebeimnisvoller Bunderfraft ben Beltftaat ju feinem Staat umgufchaffen 6. Aus der von äußerer Macht umstrahlten, mit dem weltlichen Schwert umgürteten Riesengestalt der Rirche ift das Menschliche verschwunden, in dichterischer Mystik fieht der Siftoriter in ihr nur noch ihren gottmenschlichen "Fürften und Stifter".

Mit dieser sublimen Verklärung der irdischen Größe der Kirche Chrifti verbindet Otto gleich das dritte Argument, mit dem er vollends jeden Reft von Schwierigkeiten zu Voden schlägt. Die Autorität der Kirche, der ihr Bräutigam den Geist der Wahrheit gegeben, die er nicht in Irrtum fallen lassen kann, das Beispiel apostolischer Männer, die ihre Heiligkeit ersprobt haben, schafft ihm eine über alle Zweisel erhabene Gewißheit in seiner kirchenpolitischen Auffassung. Daß die Kirche und die Heiligen Regalien wirklich besessen, ihren Besitz als rechtmäßig angesehen und damit sogar das himmlische Reich erworben haben, ist ihm die sicherste Gewähr für die Bezrechtigung kirchlicher Hoheitsrechte. So stempelt Otto wenigstens die Mögze

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chron. IV 4 (197, ff. 2. 180 f).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron, IV prol. (194, 16, fl. A. 172). <sup>3</sup> Bgl. Sägmüller 77.

<sup>4</sup> Chron. III 6, befonders: Monarchiae apex, id est singularis super totum mundum principatus, eius esse asseritur (175, 7, fl. A. 131).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cbb.: Quod quidem tunc praefigurabatur, sed iam completum esse, Christum scilicet non solum in coelis regnare, sed et in terris regibus omnibus imperare, luce clarius cernitur (174, 30, fl. A. 131).

<sup>6</sup> Ebb.: Quare ei (civitati mundi) civitatis Dei princeps et auctor natus ascribi voluit, nisi quod per hoc ostendebat, se ad hoc venisse, ut de civitate mundi miro et ineffabili modo faceret civitatem suam? (175, 13, ff. A. 131 f).

<sup>7</sup> Chron. IV prol. (194, fl. A. 172 f). Bgl. Sashagen 90.

lichkeit des irdischen Besitzes der Kirche direkt zum Dogma. Nichts verrät mehr die Lebhaftigkeit seines dogmatischen Empfindens als dieses selbst in jener Zeit so einzig dastehende Hineinslechten des Unfehlbarkeitsbeweises in die rein kirchenpolitische Diskussion. Damit ist noch lange kein Kreislauf der Argumentation gegeben: die providentielle Anordnung einerseits, die kirchliche Irrtumslosigkeit anderseits, aus denen die Rechtmäßigkeit der priesterlichen Weltherrschaft gefolgert wird, steht auf ganz freien Füßen, die eine auf dogmatischen, die andere auf geschichtstheologischen.

Wie fehr fich Ottos firchenpolitischer Gedankengang mit dem der deut= ichen hierarchie seiner Zeit bedte, zeigt uns die auf den gleichen mufti= ichen Beweisgrunden fußende Antwort, welche einige Jahre später Gerhoh von Reichersberg ben beutschen Bischöfen in ben Mund legt, als zu Reims Beinrich V. nochmals an den Babft das Anfinnen auf Rudgabe famt= licher Regalien an das Reich ftellte. Es fei nicht billig, erklärten fie, daß Die Rirche Die koniglichen Reichtumer und Shren verliere, welche ihr burch Die Freigebigkeit der Könige zu teil geworden; sondern wie fie ehedem von der Staatsgewalt verfolgt und erniedrigt worden fei, fo folle fie jest von ihr geehrt und verherrlicht werden. Denn bon der Rirche gelte, mas bon Chriftus. Wie bei Chriftus auf Die Leidensperiode Die Zeit der Glorie gefolgt fei, jo habe auch feine Rirche bis auf Ronftantin Schmach und Berachtung erdulden muffen, von ba aber hatten die herren der Erde begonnen, fich bor ihr zu neigen, fie mit Burben und Gutern zu berherrlichen, bamit fie in vollem Glanze dafteben follte nicht nur bor Gott, fondern auch bor den Menichen".

Ganz verändert erscheint mit einem Male der Standpunkt des Chronisten, sobald er von der geschichtsphilosophischen und rechtlichen Betrachstungsweise ziemlich unvermittelt sich auf die ethischsreligiöse Opportunitätsfrage zurüczieht. Das Rechtsproblem, die Streitfrage ist gegen die Theoretiker beider Gruppen, welche der Kirche sogar die Fähigkeit des weltlichen Besiges abstritten, peremtorisch entschieden; nun regt der Cisterscienserbischof noch eine rein ideale Frage interner Ratur an. Rachdem er eben erst mit Lust und Entzücken in den schillernoften Farben das stolze Bild des auch durch irdische Schönheit blendenden Gottesstaates ausgemalt hat, stellt er sich plöglich vor das Problem, ob wegen "der Heiligkeit des

<sup>1</sup> Wilmans (Pert X) 137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De investigatione Antichristi I 27 (um 1162), Lib. de lite III 337. Gerhoh nennt irrtümlich Papst Gelasius statt Kalixt II. (vgl. Sägmüller, Tübinger theol. Quartalschr. 1902, 102 A. 1). Ob er nicht unter dem Einsluß der Chronik stand, da er "offenbar vom Seinen in die Rede der Bischöfe gießt" (ebd. 103 A. 1), und dieser Bericht in den gleichzeitigen Quellen nikgends zu sinden ist?

Amtes" für den Priester das "sich zieme und förderlich sei", was mit dem Laiencharakter des Königs sich wohl vertrage, mit andern Worten, ob dem Herrn seine Kirche mehr gefalle in ihrem früheren Zustand demütiger Erniedrigung oder in ihrer jetigen Größe, also im Grunde dasselbe Bebenken das der schrosse Gerhoh von Reichersberg den Priestern und Bischöfen zu überlegen gegeben hatte<sup>1</sup>. Und da versagt zum ersten und einzigen Male die starre Unbeugsamkeit selbst der ottonischen Theorie und zerschmilzt zu einem ergreisenden Ignoramus<sup>2</sup>.

"Um von meinem Empfinden zu sprechen, jener Zustand scheint besser gewesen zu sein, dieser ift glücklicher": das sind Worte, in denen trot ihrer anmutigen Bescheidenheit doch der ganze gewaltige aszetische Drang des von mönchischem Chorgesang überwältigten Markgrafensohnes zum Durchbruch gelangt ist; derselbe Drang, dem er in seinem Zorneserguß über den Hochmut der den Herrentitel fordernden Priester bei der Besprechung der Tugenden des Heiden Augustus erlegen ist.

Doch ohne das feste Gesüge seines kirchenpolitischen Systems zu durchbrechen. Mit der Bezweiflung der Gleichzeitigkeit des sittlichen Fortschritts der Kirche mit ihrem politischen wird nicht das Ganze seines kirchenpolitischen Systems "hinfällig"; denn dieser, nicht jener war "die Boraussezung des Ganzen gewesen". Richt nur, daß wie bei seinen mönchischen Beitgenossen die Oberhoheit der Kirche nicht ins mindeste Wanken gerät und die Natur der Bedenken auf das rein ethische, innerkirchliche Terrain besichränkt bleibt, er zieht auch nicht jene zwar religiös motivierten, aber kirchenpolitisch so weit wie der Imperialismus führenden Schlüsse und rät der Kirche nicht den Berzicht auf ihre äußere Machtstellung, den er vorher saft wie einen Frevel an der göttlichen Vorsehung dargestellt hat. Rasch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ob die Überhäufung mit weltlichen Geschäften und der Besitz der Regalien die Kirche mehr fördere oder mehr beschwere: im Kommentar zum 64. Pjalm c. 29 (1148 verfaßt). Bgl. Ribbeck 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. IV prol.: Ego enim, ut de meo sensu loquar, utrum Deo magis placeat haec ecclesiae suae, quae nunc cernitur, exaltatio quam prior humiliatio, prorsus ignorare me profiteor. Videtur quidem status ille fuisse melior, iste felicior (194, 30). Bgl. Bernheim 27. Hashagen 90.

<sup>\*</sup> Chron. III 4 (fl. A. 129).

<sup>\*</sup> Gegen Hashagen 91, ber infolgebessen bie Schlußsätze bes Abschnittes nur noch als leere "Beteuerungen", ja die gesamte Beweisführung als "mißlungen und von ihm selbst diskreditiert" bezeichnen und den Sat aufstellen kann: "Seine Staatentheorie läßt ihn gerade bei dem Entscheid über diese brennendste Frage gänzlich im Stiche." Die "Resignation", die sich in Ottos Schlußworten offenbaren soll: Caeterum si quis subtilius ac profundius inde ratiocinari vult, a nobis minime praeiudicium patietur, kann sich höchstens auf die letzte, hypothetisch ausgedrückte, rein persönliche Ansicht von der sittlichen Güte der Kirche beziehen.

rafft er sich von seinem weltabgekehrten Brüten auf und schlägt nochmals die lette Schwierigkeit mit seinem unbezwinglichen Autoritätsglauben nieder. Daß viele heilige Päpste und Bischöfe, wie Silvester und Gregor, Ulrich, Bonisaz, Lambert und Gotthard, trot ihrer apostolischen Gesinnung die Regalien beselsen haben, ist die einzige, aber nach seinem Empfinden auch schlagende Widerlegung des Beweisversahrens aus der Heiligkeit des Beruses. Feierlich erklärt er, daß er beistimme der heiligen römischen Kirche, die Christus auf einen sesten Felsen gebaut, der er die Gabe ewiger Unsehlbarkeit in ihrem Glauben verliehen, von der er gesagt: "Die Pforten der Hölle werden sie nicht überwältigen", und welche daher auch mit Recht besitzt, was sie beansprucht.

Es ist im höchsten Grade charakteristisch für das religiöse Autoritäts=
gefühl des geschichtsphilosophischen Bertreters mittelalterlicher Weltanschauung,
daß ihn das credenda quae credit mit so gewaltiger Sicherheit unmittelbar
zum possidenda quae possidet hinüberträgt. Aber diese heroische Unterwerfung des Intellekts wie der Kirchenpolitik hat darum sein scharfes Auge
und seinen ungetrübten Blick nicht gehindert, frei und offen anzuerkennen,
daß mit dem äußerlich=materiellen Aufschwung der Kirche der
innere, geistig=moralische nicht notwendig verbunden sei, daß Gregors große Tat ihrer Befreiung nicht in allweg zu den sittlichen Idealen
führte, deren Berwirklichung der Papst von ihr erwartete<sup>3</sup>.

Noch mehr vermag unser edler Mann die moderne Menscheit durch die aufrichtige Versöhnlichkeit zu gewinnen, welche auch seine kirchenpolitische Theorie bei all ihrer Schroffheit durchdringt und ihn veranlaßt, den Trägern beider Staaten persönlich vollkommen gerecht zu werden<sup>4</sup>. Insofern folgt er allerdings "dem vermittelnden Augustinismus"<sup>5</sup>, übertrifft sogar noch den erheblich staatsseindlicheren Kirchenvater. Der "einzigartige Schmerz", den der Streit zwischen beiden Gewalten in seiner Brust auswühlte, ist psychoslogisch ganz verständlich, denn er suchte wirklich die Einheit zwischen Staat und Kirche<sup>6</sup>. Weder direkt noch indirekt leugnet er die Existenzberechtis

¹ Chron. IV prol.: Si dicis priori personae licuisse, quod istamex sanctitate officii habere nec decet nec expedit, ad hoc, fateor, aliud refugium nescio, nisi quod sanctos apostolicae fidei viros . . . ea cognoscimus habuisse (194, 26, fl. A. 173).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chron. IV prol.: Assentio tamen sanctae Romanae ecclesiae, quam supra firmam petram aedificatam non dubito, credendaque quae credit, licite possidenda quae possidet, credo mit Berufung auf Christi Berheigungen Mt 16, 18. St 20, 32; 5, 4.

<sup>3</sup> Bgl. Sturmhöfel (1888) 1. Ribbeck 79. Gerhoh, noch viel weiter gehend, leitet sogar birekt die Gelbgier ber Kurie von dem Bestreben Gregors VII. her, das Bolk im Kampfe gegen Heinrich IV. zu gewinnen (Sturmhöfel 30).

<sup>4</sup> Bgl. huber 144. Wilmans, Borrebe, fl. A. xxiv, usw. Darauf beschränkt sich bie angebliche Staatsfreunblichkeit in seiner kirchenpolitischen Gefinnung.

<sup>5</sup> Sashagen 94 (vgl. 73 f 96).
6 Bgl. Sashagen 96 nach den Worten Rabewins.
Stubten aus ber Geschichte. IV. 2 u. 3.
295

gung bes Staates, und auch in ber Regaltheorie ift er nicht erflufib; nie hat er gesagt, daß die Kirche alle Sobeitsrechte besiten folle. Richt etwa bloger Bolkswille 1 oder gar Sunde 2 hat die königliche Autorität geschaffen, fondern fie ift "bon Gottes Unade" 3. Gelbft bei dem groken Beltatte ber Abtretung der Staatsgewalt an die Rirche wird jene Auffaffung betont. Und fo furchtbar die Tragmeite diefes Aftes für den Staat geschildert wird, fo lieblich-romantisch ift wieder die Wirkung des Motivs der übergroßen Liebe jum Sacerdotium, die das Regnum jum politischen Selbstmord getrieben, ja gleichsam "ausgeweidet" haben soll, als es sich der Regalien enteignete . Damit die Lefer ja nicht aus bem Bergleich mit David und Goliath ben Gindruck gewinnen, Otto wolle Spaltung und Feindschaft zwischen Kirche und Imperium fegen, ruft er in ihre Erinnerung feinen geschichtsphilosophischen Rach= weiß zurud, daß seit Theodosius beide Staaten fast zu einem zusammengeschmolzen seien, und zugleich betont er in demselben Sate das Fortbefteben zweier wohl nicht getrennter, aber verschiedener "Berfonen" in der einen Bas ihn eben von beiden Extremen unterscheidet, die er in der Einleitung zum vierten Buch so treffend carafterifiert, ift die fast metaphysische Berichmelzung ber zwei Schwerter, welche jene so ftreng gesondert hatten. Aber doch triumphiert selbst hier der Gregorianismus wieder in dem Namen "Kirche", mit dem Otto das so einheitliche Kompositum bezeichnet 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So hatte ber fanatisch angehauchte Manegolb von Lautenbach bas Recht ber Absehung bes Kaisers bamit begründet, daß Königtum und Staat nicht von Gott, sonbern vom Bolke übertragen war (Liber ad Gebhardum c. 30: Lib. de lite I 365).

<sup>2</sup> Bgl. barüber ben erften Teil zu biefem Abschnitt.

<sup>3</sup> Bgl. oben. Der hinweis auf biese göttliche Ginsetzung war schon im Zeitalter ber Publizistit bei ben Berteibigern bes Imperialismus sehr beliebt (vgl. Mirbt 545 und bie bort angeführten Zitate).

<sup>4</sup> Chron, IV prol. (ff. 21. 171); VII prol. (295); VII 18 (315).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chron.VII prol.: Nemo autem propter haec verba nos christianum imperium ab ecclesia separare putet, cum duae in ecclesia Dei personae, sacerdotalis et regalis esse noscantur, memineritque nos supra dixisse, a tempore Theodosii senioris usque ad tempus nostrum non iam de duabus civitatibus, immo de una pene, id est ecclesia, sed permixta, historiam texuisse (248, 22, fl. A. 295). Die Ansicht, daß Gott zwei Gewalten in der ecclesia eingesest habe, ift also nicht bloß die von Ottoß Gegnern (Haßhagen 89); anderseiß liegt davin auch keine Abstwächung von Konsequenzen (Haßhagen 93). Bgl. Bernheim 29. Haßhagen 95. Mit Recht hat Bernheim 41 A. 1 daran erinnert, daß diese Scheidung beider Personen, wie sie Wortsührer deß damaligen deutschen Sewalten, wie sie Herten, wohl zu trennen ist "von der Ansicht über das Berhältnis der beiden Gewalten, wie sie Heinrich IV. gegen Gregor VII. vertrat, und anderseits wie sie Paschalis II. 1111 gegen Heinrich V., wie sie später Arnold von Brescia vertrat". Die eine ist die imperialistische, die andere die "religiöse" nach ottonischem Sprachgebrauch.

<sup>6</sup> Es ift gang falich, bag er bie ecclesia zuerft als Kirche und "eine Zeile weiter im weiteren Sinne als Menschheitsverbanb" gefaßt haben foll (Hashagen 93 A. 6).

Es ist sehr natürlich, daß Otto diese Verbindung und Eintracht, gewissermaßen auch Gleichordnung von Regnum und Sacerdotium im ein= heitlichen Zusammenwirken, eine Forderung des praktischen Lebens, der sich bereits die Publizisten beider Parteirichtungen nicht zu entziehen vermocht¹, vor allem in den Gesta als wünschenswertes Ideal, als Höhepunkt des Reiches Gottes auf Erden ausspricht². Begeisterte Freude entlockt es ihm, wenn an einem Tage in einer Kirche König und Priester, die zwei "Perssonen", die im Reuen wie im Alten Testament allein gesalbt werden und mit Recht "Christi des Herrn" heißen, zur Salbung gelangen³; oder wenn zu "geistlichen und weltlichen Geschäften zugleich" Papst und Kaiser wie Bater und Sohn zusammenkommen, "wie wenn aus den zwei ersten Kurien ein einziges Staatswesen geworden wäre" 4.

Nur noch einige Jahrzehnte sollten vergehen, bis die kirchenpolitischen Borstellungen des mittelalterlichen Geschichtsphilosophen Leben und Farbe annahmen im Papa Re des ausgehenden Mittelalters . Innozenz III. ist der tatsächliche Gebieter des Erdkreises; der Glanz des Kaisertums ist bereits so vollständig durch den des Papsttums verdrängt, daß letzteres auch die kaiserlichen Attribute absorbiert hat, und bald wird die Bulle Unam Sanctam die weltliche Oberherrschaft des Sacerdotiums feierlich proklamieren . Allerdings, wie Innozenz III. die dei Otto ins Feld geführte Stelle At 22, 25 deutet, non ut ambitiose dominium affectemus, sed ut officiose dominium impendamus . Die Chronik Ottos von Freising ist der vollendetste theoretische, fast programmatische Ausdruck dieser merkwürdigen Erscheinung. Er sühlte es wohl, daß der Strom seiner Gegenwart mit Unsgestüm die Wellen unabwendbar nach dieser theokratischen Atlantis trieb,

<sup>1</sup> Bal. Sashagen 75. Mirbt 572 ff.

<sup>2</sup> Bgl. Hist. litt. de la France XIII 274. Diese geht aber zu weit, wenn sie meint, Otto habe sich über die Ausbehnung beider Mächte gar nie ausgesprochen und bas Problem der Abgrenzung zwischen ihnen nicht einmal angeschnitten (ebd. 272).

<sup>\*</sup> Gesta II 3 Ende: Ut re vera summus rex et sacerdos iocunditati hoc quasi prognostico interesse crederetur, quia in una ecclesia una dies duarum personarum, quae solae novi ac veteris instrumenti institutione sacramentaliter unguntur et Christi domini rite dicuntur, vidit unctionem. Das ift noch keine "Gleichordnung". Zu beachten ift, daß dieses Zusammentressen als Prognostikum für Friedrichs Regierung hingestellt wird (vgl. Bernheim 37).

<sup>4</sup> Gesta II 20 Ende. Bgl. Bernheim 37 f. Hashagen 95. Pius praesul (Bernheim 38) hat hier eine gang andere Bedeutung, und die "Autorität" bes Raifers "in firchlichen Geschäften" war eine mehr persönliche als juristische.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Gennrich 166. v. Eiden 225 306. Schon Alexander III. tat hierin einen großen Schritt voran (vgl. Hashagen 98).

<sup>6</sup> Bgl. Sägmüller 73 f.

<sup>7</sup> Bal. Araus, Lehrbuch ber Rirchengeschichte 3 371.

und die Zeichen der Zeit mitten aus der realen Niederlage heraus den Sieg der Idee erkennend, hat er lange vor Thomas von Aquin durch die teleoslogische Unterordnung des Staates unter die Kirche jene geniale Synthese zwischen Teleologie der Natur und Teleologie der Geschichte, die bisher ohne innere Bermittlung geblieben waren, d. h. zwischen "antiker und christlicher Weltauffassung", vollzogen 1.

Aber auch darin hat sich Ottos Gefühl nicht ganz getäuscht und ihm die nachfolgende Entwicklung in vieler Hinsicht recht gegeben, daß die kirch-liche Weltherrschaft zwar zum Wohl der Gesellschaft, aber weniger zu ihrem eigenen ausschlagen sollte, daß die frühere humiliatio ethisch für die Kirche besser war als die spätere exaltatio, daß dem Gottes=sohn seine Braut in ihrer Armut vielleicht mehr gefallen haben mag als in ihrem Reichtum mit all dessen traurigen Begleiterscheinungen und den mancherlei neuen Retten, in welche er sie schlug. Hätte der philosophische Historiker des 12. Jahrhunderts die geschichtliche Probe gesehen, welche das Sacerdotium in Bezug auf den sittlichen Wert seines rein politischen überzgewichts etwa um 1500 ablegte, ob er da nicht die von seiner gotterseuchteten Zeitgenossin Hildegardis geweißsagte Zurückversezung in den alten Zustand nicht minder als Tat der Vorsehung angesehen hätte denn die Erzhöhung der Kirche?

ł

Bgl. Winbelband, Gefch. ber Philosophie (1900) 267.

# Bersonenregister1.

#### A.

Abalard 1 8 A. 11 21 A. 24 A. 87 A. 89 A. 91 137. Abel 74 A. 81 u. A. 116 A. Abraham 20 A. 26 A. 73 A. 83 84. Abam 26 A. 81 A. 82 A. 83. Abo von Bienne 26 32. Alanus ab Injulis 2 77 A. 141. Alarich 31 A. 72 u. A. 99. Albert von Straßburg 22. Albertus Magnus 47. Alexander der Große 52 54 56 91 92 u. A. 97 A. Alexander II. (Papit) 128 A. Alexander III. (Babit) 107 A. 108 24. 163 24. Alexander Severus 87 A. Alger von Lüttich 145. Ambrofius (hl.) 132 u. A. Anastafius (Raiser) 141 A. Aneas 88. Änea8 Sylviu8 Piccolomini 13. Anfelm bon Canterbury 20 21. 36. Antoninus Bius 87 A. Antonius (Ginfiedler) 98. Apollo 89. Arbatus 72 u. A. Ariftoteles 21. Arius 98. Arkadius 133 A. Arno von Reichersberg 26 27 A. 94 A. 157 A. Arnobius 86. Arnold von Brescia 106 109 124 A. 137 u. A. 144 149 162 A.

Atlas 88 u. A. 89 A. Attila 24 A. 49. Augustinus 3 8A. 9 u. A. 10 11 12 u. A. 17 A. 18 19 23 24 25 A. 26 A. 27 u. A. 29 30 A. 31 34 41 43 45 47 51 M. 52 u. M. 53 55 A. 60 61 u. A. 62 63 u. A. 64 u. A. 73 A. 74 u. A. 75 78 A. 81 82 u. A. 83 A. 86 u. A. 87 u. A. 88 A. 89 A. 90 91 94. 93 94. 94 94. 101 102 103 u. M. 104 u. M. . 105 113 A. 115 u. A. 118 A. 119 u. A. 120 A. 121 132 A. 142 A. 146 153 157. Augustus 69 M. 70 M. 71 M. 86 87 95 160. Aurelius Alexander 87 A. 23. Barnabas 26 27 A.

Bafilius 90 A.
Bectet 149.
Beda Benerabilis 9 23 26.
Benebikt (von Nurfia) 99.
Berengar von Tours 20 A.
36.
Benharb (Kardinal) 108.
Bernhard von Clairvaux 1
3 24 A. 34 43 54 A.
62 A. 73 A. 80 A. 89
95 A. 133 A. 141 142
145 A. 146 147 u. A.
148 150 A.
Bernold von St Blassen
118 A. 132 A.
Berthold von Zähringen

Bonaventura 31 A. Bonifatius 161. Bonifaz VIII. 148. Bonizo 132 A. 133 A. Boffuet 8 A. 17 A. Boffuet 8 A. 17 A. Boffuet 8 A. 17 A.

#### C.

Cabalous 128 A.
Cățar 23 A. 87 A. 91 92 A.
Caligula 48 A. 49 50 A. 96.
Caligtus f. Kaligt.
Carmentis 89 A.
Cato 20 A.
Cham 83 u. A.
Cicero 20 A. 53 A. 82.
Conftantius 70 A.
Chprian 26 97 A.
Chrus 49 54 68 72 A.

#### Ð.

Danaus 88 Daniel 26 A. 29 A. 73 83 92 119 A. 121 A. 122 132. Dante 43. David 26 A. 85 116 A. 126 u. A. 162. Deufalion 88. Deußbedit 118 A. 143 A. Diotletian 97. Diomedes 88. Dionhfius Areopagita 13 A. 76 A. 99.

#### Œ.

Effehard von Aura und Frustolf von Bamberg 13 15

39 21. 53.

Die Anfertigung bes Registers besorgte gutigft mein Freund und Studiengenoffe herr Symnafiallehrer Renz in Gebweiler, wofür ich ihm hier meinen innigsten Dank ausspreche.

19 23 26 29 A. 32 A. 55 A. 82 87 A. 96 A. 113 A. Elias 85. Elijāus 85. Ejau 64 84 u. A. 116 A. Eugen III. 41 73 A. 108. Eujemeros 88. Eujebius 8 9 22 23 29 82. Eva 81 A. Ezechias 86. Ezechiel 92.

#### F.

Flavius Josephus 29 82 91 21. Franko 88 A. Frehulf von Lifieur 22 26 27 u. A. 30 A. 32. Friedrich I. Barbaroffa 11 16 17 23 A. 33 34 41 50 A. 58 59 u. A. 60 u. A. 75 A. 102 A. 106 107 108 109 u. A. 110 A. 112 u. A. 122 129 A. 138 u. A. 139 153 154 u. A. 163 %. Friedrich II. (Kaiser) 158. Friedrich von Schwaben 50 X. Frutolf von Bamberg f. Effehard.

#### **G**.

Gallus (hl.) 99. Gannmed 88. Gebhard Salzburg bon 132 A. 133 A. 162 A. Geiserich 99. Gelafius I. 141 A. Gelafius II. 142 A. 159 A. Gerhoh von Reichersberg 1 8 N. 14 29 N 34 N. 38 N. 43 54 A. 62 A. 73 A. 78 M. 89 94 M. 108 M. 120 A. 124 A. 126 A. 134 u. A. 142 A. 143 u. A. 147 149 A. 150 u. A. 151 u. A. 152 153 156 157 A. 159 u. A. 160 161 21. Gilbertus Porretanus 24 A. Goliath 126 162. Gottfried von Bendome 141 142 %. 156. Gotthard (Bischof) 161 Gratian (Raifer) 124 A. Gratian 108 A. 123 A.

Gregor I. ber Große 25 A.
41 A. 51 A. 73 A. 76 A.
99 u. A. 117 119 A. 161.
Gregor VI. 12 A. 128 A.
Gregor VII. 28 A. 72 106
107 116 118 u. A. 122
128 A. 129 131 132 u. A.
133 A. 134 A. 143 u. A.
153 u. A. 161 A. 162 A.
Gregor IX. 148.
Gregor bon Catina 156 A.
Gregor bon Tours 8 A. 26.
Guido(Kartäuserprior) 78A.

#### Ş.

Habakuk 92. Habrian (Kaiser) 87 A. Habrian IV. 108 138 A. Hatto (Erzbischof) 153. Beinrich I. 100. Heinrich II. (Kaiser) 141 A. Beinrich III. (Raifer) 62 A. 126 A. 128. Beinrich IV. (Raifer) 40 A. 54 120 124 A. 128 A. 130 131 u. A. 132 A. 133 142 143 A. 161 A. 162 %. Beinrich V. (Kaifer) 134 135 A. 142 A. 144 u. A. 159 162 21. Beinrich ber Löwe 107. Beinrich ber Stolze 41 A. Beinrich (Kardinal) 15. Beliand 96. Henoch 82 u. A. Berber (Dichter) 19. Hertules 86 88. Šermes Trismegistos 89 A. Berobes 49. Berrand von Salberftadt 118 A. Sieronymus 9 29 34 65 A. 88 **X**. Hilarius von Poitiers 34. Hildegardis (hl.) 164. Honorius (Kaiser) 63. Honorius bon Autun 73 A. 81 82 u. A. 83 A. 84 A. 102 M. 103 M. 116 119 121 133 A. 141 145 155. Horaz 82. Hugo von Flavigny 124 A. 132 A. 133 A. 142 A. Hugo von Fleury 156 A. Hugo von St Viktor 1 3A. 8 **A**. 15 25 **A**. 34 **A**. 35 **A**. 43 50 W. 51 W. 73 W. 81 90 u. A. 146 u. A. 147 155. Humbert 124 A. Humboldt 46 A.

#### 3.

Inachus 87.
Innozenz II. 107.
Innozenz III. 148 163.
Innozenz IV. 158.
Iv. 158.
Iv. 158.
Iv. 16 A.
Irenäus 26 34 86 94 A.
Irenäus 26 34 86 94 A.
Irenäus 85 91.
Irenäus 85 94 A.
Irenäus 84 116 A.
Irenäus 84 A.

### 3 (1)

Jakob (Patriarch) 64 84 u. A. 116 A. Jakobus (Apostel) 96. Saphet 121 2. Jeremias 90 u. A. 91. 30b 87 AL Johann XII. 128 u. A. Johann von Salisbury 1 22 A. 73 A. 75 A. 87 A. 89 A. 109 A. 110 115 A. 124 A. 132 A. 133 A. 138 A. 147 149 A. 152 u. A. Johannes (Apostel) 102. Johannes (Priefterkönig) 13 **X**. Jordanes 82. Judith 86. Julian ber Abtrunnige 98 Juftinus 52 82 90 u. A. 91 **2**1.

#### ℛ.

Rain 81 u. A. 82 u. A. 83 A. 116 A.
Rafirt II. 101 A. 135 A.
141 A. 142 159 A.
Rant 46 A. 51 A.
Rarl ber Side 40 54.
Rarl ber Große 9 32 A. 100.
Raffiodor 30 A. 82 99.
Rlemens (hl. Papft) 97.
Robrus 85 A. 86 88.
Ronrab III. 33 41 106 107 u. A. 108 A. 113 A. 134 A.
136 139 A. 144 A.

Ronftantin ber Große 28 66 u. A. 71 75 A. 98 99 100 106 A. 116 A. 121 A. 123 124 u. A. 125 u. A. 126 u. A. 127 153 155 A. 156 A. 159. Rorbinian 99.

#### 2.

Laftanz 26 27 A. 65 A. 88. Lambert von Hersfeld 26 A. Leo IX. 130. Liber 88. Lothar II. 127 133 A. Lothar III. 141 A. 136 u.A. Lucius II. 34 A. 41. Lucretia 86 87 u.A. Lufas 141. Luther 80 A.

#### M.

Maia 89 A. Maffabäer 86 88 A. 92. Malachias O'Morgair 1. 141 %. 143 A. Maldus 147 X. Manegold der Philosoph 20 A. 36 133 A. 155 A. 162 M. Mars 119 A. Maximian 97. Meichelbeck 107 A. 108 A. Merfur 88 A. 89 u. A. Methodius 122 A. Michael (Kaifer) 141 A. Minerva 87. Minucius Felix 70 90 u. A. Mofes 77 A. 82 A. 84 121 A.

#### N.

Nathan 116 A. 121 A. Nero 48 u. A. 49 96 142 A. Nifolaus I. (Papft) 127 141 A. Ninus 49 82 u. A. 83 87 94 A. Niobe 86. Noe 26 A. 82 A. 83. Norbert von Xanten 1 34 A.

#### D.

Öbipus 88. Obvaker 49 72 A. 99. Obhsseus 88. Oghgius 88. Offavian (Karbinal) 108.
Orbericus Vitalis 34 N.
43 N.
Orofius 9 u. N. 10 N. 11 N.
22 23 27 28 N. 29 N.
30 N. 31 N. 37 N. 38
39 N. 40 N. 41 N. 55 N.
69 u. N. 70 N. 82 83 N.
85 N. 87 u. N. 88 N. 94
96 N. 97 N.
Ofee 85 91.
Otto ber Grlauchte 100.
Otto ber Große 12.
Otto bon Bamberg 34
152 N.
Otto von Freifing passim.

#### B.

Paschalis II. 134 A. 135 143 A. 144 151 A. 162 A. Paulus (Apostel) 46 55 A. 87 A. 90 A. 91 A. 102 142 A. Paulus (Einfiedler) 98. Pelops 86 A. Perfeus 88. Peter von Clugny 1. Petrus (Apoftel) '95 96 A. 110 u. A. 114 128 A. 141 u. A. 142 A. 143 A. 147 M. 148 u. M. 151 11. M. Petrus Craffus 124 A. 142 u. A. Damiani 118 A. Petrus 155 A. Phaethon 89. Phegius 87 A. Philippus Arabs 87 A. 132 u. A. Philo 90 A. Philomela 88. Phoroneus 87 A. Bilatus 49. Bippin 100 127. Pius II. 109 u. A. Ślacibus von Nonantula 124 A. 133 A. Blato 21 90 91 A. Prognes 88. Prometheus 88 u. A. 89 A. Pythagoras 21.

#### R.

Rabulf 20 A. Rahemin 2 A. 107 A. 108 A. 109 A. 129 A. 153 A. 161 A. Rainalb von Daffel 47 A.
59 A. 108 A. 122 u. A.
153,
Regino von Prüm 32 40 A.
Regulus 52 54 87.
Robertus Pullus 52 A. 94
95 A. 146 149.
Roland (Kardinal) 108.
Romulus 86 89.
Rouffeau 19.
Rubolf Glaber 115 A.
Ruprecht (H.) 99.
Ruprecht von Deut 14 27
93 A. 94 A.

#### Ø,

Salomon 154 A. Salvian 63 A. Samfon 86. Samuel 116 A. 121 A. Saul 85 A. 86 116 A. 121 M. 153 M. Scipio 20 A. 86 u. A. Scotus Eringena 26 27 A. Sem 83 121 A. Semiramis 83 87. Seneca 65 A. 86 A. 90 A. Serapis 88 u. A. Seth 81 82 u. A. 83 A. Sibulle 87 A. 91. Sigebert von Gemblour 143. Silvefter (Papft) 116 A. 121 A. 124 A. 125 A. 161. Sixtus (Papft) 97 A. Sofrates 21. Stephanus (Märthrer) 96. Sueton 82. Suger von St Denis 1.

#### 3.

Tantalus 86 A. 88. Tarauinier 91. Tatian 86 Tertullian 70 86 u. A. Theodor von Chartres 89 A. Theodoret 132 A. Theodofius ber Große 49 66 u. A. 67 A. 71 75 A. 99 124 u. A. 127 132 u. A. 162 u. A. Theophilus 97. Thiemo von Salzburg 13 A. Thomas von Aquin 8A. 47 164. Tiberius 48 A. 96. Trajan 86. Twinger von Ronigshofen 100.

II.

Ulpianus 109 A. Ulrich von Augsburg 161.

23.

Valens 49. Varro 83 88 A. Vergil 82. Viftor I. 13 A. W.

Walafried Strabo 29. Wibald von Stablo 1 34 A. Wibert von Ravenna (Klemens III.) 131. Wichmann von Magdeburg 135 A. 136 A. Wiclif 125 A. Wido von Ferrara 133 A. Wido von Osnabrüc 132 142 A. 156 A. Wilhelm von Champeaux 36 A. Wilhelm von Dijon 32 A.

3.

Zacharias (Papst) 124. Zorvaster 87.

In ber Berberichen Berlagsfiandlung ju Freiburg im Breisgau ericheinen und fonnen burch alle Buchhandlungen bezogen werben:

# Studien und Darstellungen

ous bem

# Gebiete der Geschichte.

Im Auftrage der Görres-Geselschaft und in Verbindung mit der Redaktion des Historischen Jahrbuches

herausgegeben bon

## Dr Sermann Granert,

o. ö. Profeffor an ber Uniberfitat München.

Die "Studien und Darstellungen" erscheinen in zwanglosen Heften (gr. 8°). Der Umfang eines Hestes soll 4—7 Druckbogen à 16 Seiten betragen, ein Doppelsheft eventuell 8—14 Druckbogen umfassen. Innerhalb eines Jahres sollen nicht mehr als 20 Druckbogen zur Ausgabe gelangen und mehrere Heste, welche diesem Umfange nahe kommen, je zu einem Bande vereinigt werden.

Jedes Seft ober Doppelheft und jeder Band ift einzeln fäuflich.

Bereits liegen bor:

- I. Band (3 Sefte). (XXVIII u. 306) M 5 .-
  - 1. Heft: Die "Sammlung der hinterlassenen politischen Schriften des Prinzen Eugen von Savohen". Gine Fälschung des 19. Jahrhunderts. Beleuchtet von Dr gruno Zöhm. (VIII u. 114) M 2.—
  - 2. u. 3. Heft: Alexander der Große und die Idee des Weltimperiums in Prophetie und Sage. Grundlinien, Materialien und Forschungen von Dr Franz Kampers. (XII u. 192) M 3.—
- II. Band (3 Sefte). (XXVIII u. 266) M 4.90
  - 1. Heft: Wolfgang von Salm, Bischof von Passau (1540 bis 1555). Ein Beitrag zur Geschichte des 16. Jahrhunderts von Dr phil. Robert Reichenberger. (VIII u. 84) M 1.50
  - 2. u. 3. Seft: Die wirtschaftliche Bedeutung der Bahrischen Klöfter in ber Zeit der Agilulfinger. Bon Dr Max Fastlinger. (XII u. 182) M 3.40
- III. Band (4 Sefte). (XXVI u. 372) M 6.60
  - 1. u. 2. Heft: Die ursprüngliche Templerregel. Kritisch untersucht und herausgegeben von Dr Gustav Schnürer. (VIII u. 158) M 2.80
  - 3. u. 4. Seft: Bapft Bonifatius IX. (1389 bis 1404) und seine Beziehungen gur beutschen Kirche. Bon Dr Max Sansen. (XVIII u. 214) M 3.80
- IV. Band, 1. Seft: Christoph Gewold. Ein Beitrag zur Gelehrtengeschichte ber Gegenresormation und zur Geschichte bes Kampfes um die pfälzische Kur von Dr Anton Pürrwächter. (VIII u. 134) M 2.60
  - 2. u. 3. Seft: Die geschichtsphilosophische und kirchenpolitische Weltanischauung Ottos von Freising. Ein Beitrag zur mittelalterlichen Geistesgeschichte von Dr Joseph Schmidlin. (XII u. 164)





DO NOT REMOVE OR MUTILATE CARD

lized by Google

